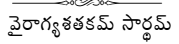
### Vairagya Shatakam with Translation



# Document Information

Text title : Vairagya Shatakam by bhartRihari with translation

File name : vairagya\_mean.itx

Category : shataka, major\_works, bhartrihari

Location : doc\_z\_misc\_major\_works

Transliterated by : Sunder hattangadi

Proofread by : Sunder hattangadi, P R Iyer iyerpr49 at gmail.com, kalyana krrit kalyanakrrit

at gmail.com

Translated by : Sunder hattangadi

Description-comments : vairAgya from Bhartrihari@s three hundred-verse sets

Latest update : January 22, 1999, June 17, 2018

Send corrections to : sanskrit at cheerful dot c om

This text is prepared by volunteers and is to be used for personal study and research. The file is not to be copied or reposted without permission, for promotion of any website or individuals or for commercial purpose.

#### Please help to maintain respect for volunteer spirit.

Please note that proofreading is done using Devanagari version and other language/scripts are generated using **sanscript**.

March 24, 2024

sanskritdocuments.org



#### Vairagya Shatakam with Translation



ဂ తృష్ణాదూషణమ్ ।

మాడోత్తంసితచన్న్రవారుకలికావఞ్చచిచ్ఛఖాభాస్వరో లీలాదగ్గవిలోలకామశలభః శ్రేయోదశాగ్రే స్ఫురన్ । అన్హుస్ఫూర్జదపారమోహతిమిరప్రాగ్భారముచ్చాటయన్ః చేతఃసద్మని యోగినాం విజయతే జ్ఞానప్రదీపో హరః ॥ ೧॥

#### 1 Condemnation of Desire

To Him who appears radiant in the shimmering rays, like half-bloomed buds, of the crescent moon which ornaments His head; who sportively burned Cupid like a moth; whose presence augurs supreme well-being; who, like the sun, inwardly dispels the dense darkness of ignorance engulfing the mind; who is like a lamp of knowledge shining in the hearts of yogis; Victory to Shiva!

စ္ခ်ဥ္ထာ = thirst (of desire)

దూషణం = condemnation

మాడ = head

ఉత్తంసిత = made an ornament

చన్న = moon

ವ್**ರು** = beautiful

కలికా = partially opened buds

చఞ్చచ్చిఖా = lambent beams

భాస్వరః = shining sun

စီဇာ = sport

దగ్గ = burnt up

ඛීව් = unsteady

కామ = passion

శలభ: = a moth

```
ತೆಮ್ దశ = circumstances of prosperity
මුඛ් = in front of
స్పరన్ = appearing
అన్విస్ఫూర్జ్ల్ = spreading forth in the heart
මබ් = endless
మోహ = ignorance
ತಿಮಿರ = night
పాగాందం = heavy mass at the front
ఉచ్చాటయన్: = smites away
చేతః = heart
పద్మని = in the temple of
యోగినాం = of the yogi
ವಿಜಯತೆ = proves victorious
జ్ఞానప్రదీపః = light of knowledge
హరః = Siva
భ్రాన్తం దేశమనేకదుర్గవిషమం ప్రాప్తం న కిఞ్చిత్ఫలం
త్యక్ష్మా జాతికులాభిమానముచితం సేవా కృతా నిష్పలా ।
భుక్తం మానవివరితం పరగృహేష్యాశజ్కాయా కాకవత్
తృష్టే జృమ్బసి పాపకర్మపిశునే నాద్యాపి సన్మష్యసి ॥ 🕒॥
```

Travelling across many difficult and dangerous places brought me no wealth; giving up pride of lineage, I have served the rich in vain, without self-respect, in others' homes; I have craved and eaten like crows in others' homes; and still, oh Desire! instigator of wicked deeds, you prosper and even then remain unsatisfied.

```
బ్రైస్తం = roamed
దేశం = places
అనేక = various
దుర్గ = difficult
విషమం = obstacles
ప్రాప్తం = obtained
న = not
```

కిఫ్సిత్ = even a little သုံၿဝ = result/wealth త్వక్తాన్లి = having given up జాతి = birth in a caste රාව = lineage అభిమానం = pride සාධජ⊙ = proper సేవా = service క్సతా = having performed నిష్పలా = fruitless భుక్తం = fed మాన = honor వివరితం = devoid of పరగృహేశు = in others' homes ఆశజ్భయా = hankering after gain కాకవత్ = like a crow စ်္ခြံ့ = thirsting desire జృమ్బసి = increases పాపకర్మపిశునే = indicative of evil deeds న అద్య అపి = not now even సన్మష్యసి = satisfied ఉత్హాతం నిధిశజ్కయా షితితలం ధ్మాతా గిరేర్గాతవో నిస్తీర్లు సరితాం పతిర్పృపతయో యత్నేన సంతోషితా: । మన్హారాధనతత్పరేణ మనసా నీతాః శ్మశానే నిశాః ప్రాష్ట్ర కాణవరాటకో ఒపి న మయా తృష్టే సకామా భవ ॥ ३॥

Digging the earth for wealth, smelting the rocks for prcious metals, crossing the oceans, laboring to keep in favor of kings, chanting incantations with a totally absorbed mind in cremation sites,—brought me not even a broken piece of a glimmering shell. Oh Desire! therefore, remain contented.

ఉာ္မွာဗိဝ = dug

3 = precious metals

శజ్చయా = in quest of

షీతితలం = earth

ಧ್ದಾತ್ = smelted

රීට්ඃ = stones

ధాతవ: = precious metals

నిస్మీర్లు = crossed

సరితాం = oceans

పతిః = chief

నృపతయః = royal

ಯತ್ನೆ x = with effort

సంతోషితా: = favored

మన్న = incantations

ఆరాధన = worship

ඡුන්ට්ක = utmost effort

మనసా = mentally

నీతా: = carried out

శ్మశానే = cramation grounds

ನಿಶ್ = nights

ప్రాప్తঃ = achieved

కాణవరాటకః = a broken cowrie

అపి = even

 $\delta = not$ 

మయా = by me

စ္ခ်္က်္ဆီ = desire

సకామా = satisfied

భవ = be

ఖలాలాపాః సోఢాః కథమపి తదారాధనపరైః

నిగృహ్యాన్తర్భాష్పం హసితమపి శూన్యేన మనసా।

కృతో వి<u>త్తస్త</u>మ్భప్రతిహతధియామజ్జులిరపి

ಕ್ಪು ಮಾಸೆ ಮಾರ್ಭಾಸ ಕಿಮಪರಮಠ್ ನ $\underline{\sigma}$  ಯಸಿ ಮಾಮ ॥ ೪॥

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

Enduring somehow in servility the talk of the wicked; holding back tears; smiling with a vacant mind; bowing low to wealthy but stupid people; oh insatiable Desire! What other futile deeds would you have me dance in?

```
ఖల = wicked
ဗောဘ်း = talk
ဘိ<sup>န္</sup>ေ = shabby
కథమపి = somehow
తత్ = that
ఆరాధనప్రె: = servile attendance
నిగృహ్య = suppressing
అన్నర్బాష్పం = tears
హసితం = smiling
అపి = even
శూన్యేన = vacant
ಮನನ್ = mentally
కృతః = made
ූ = wealth
స్తమ్మ = inactive
ప్రతిహత = dulled
ధియాం = intellect
అజ్ఞాలిః = obeisance
అపి = also
త్వం = you
ಆਰੋਂ = oh Desire!
మోఘాశే = with hopes thwarted
so = what
అపరం = other
မမ်း = hence
నర్తయసి = dance
మాం = me
```

అమీషాం ప్రాణానాం తురితబిసినీపత్రపయసాం

కృతే కిం నాస్మాభిర్విగలితవివేకైర్వ్యవసితమ్ । యదాఢ్యానామగ్రే ద్రవిణమదనిఃసంజ్ఞమనసాం కృతం పీతప్రీడైర్ని జగుణకథాపాతకమపి ॥ 🛪॥

Our energies, as fickle as the water drops on the lotus leaf, we have spent with thoughtless abandon. In front of the rich, with their minds dulled by the arrogance of wealth, we have sinned by flattering ourselves.

ఆమీషాం = our ప్రాణానాం = all the vital forces

తులిత = unsteady బిసిపీ = lotus

ప్రత్త = leaf

သံထာဂ်ာ = water

ජිටුම් = done

So = what

5 = not

မေဘဲွူ နား = by us

విగ్రాత = depraved

వివే్దేకి: = conscience

వ్యవసీతం = performed

యత్ = which

ಆಥ್ಯಾನ್ಂ = of the rich

මබ් = in the presence

ద్రవిణమద = pride of wealth

ని:సంజ్ఞ = stupefied

మనసాం = minds

కృతం = committed

పీత = without

వ్రీడైర్ = shame

ລະຕິສ = own virtues

కథా = reciting

పాతకం = sin

```
అపి = even
```

```
ఇాన్తం న కమయా గృహోచితసుఖం త్యక్తం న సంతోషతః
సోఢా దు:సహశీతవాతతపనక్లేశా న తప్తం తపః ।
ధ్యాతం విత్తమహర్నిశం నియమితప్రాణైర్న శమ్మోః పదం
తత్తత్కర్మ కృతం యదేవ మునిభిస్తైస్తైః ఫలైర్వఞ్చతాః ॥ ౬॥
```

Forgiving out of weakness, giving up comforts of the home out of lack of fulfilment, tolerating the unbearable cold, wind, heat, without fulfilling austerities, thinking of riches day and night withintense energy but not on Shiva's feet,; thus have we performed the actions of the ascetic recluse, but devoid of the benefits.

```
$ెనం = forgiven
\delta = not
క్షమయా = forgiveness
గృహోచితసుఖం = comforts of home-life
త్వక్తం = renounced
\delta = not
సంతోపతః = with contentment
soDhA
ద్యుసహ = inclement
စ္စိုစ္ = cold
వాత = wind
తపన = heat
ਤੈਂਡਾ = suffered inclement weather
\delta = not
తష్ఠం = heated
తప: = austerities
ధ్యాతం = meditating
విత్తం = money
అహర్నిశం = day and night
ನಿಯಮಿತ = controlled
```

ਕੇ ਵਾਲੇ = breath and vital forces

```
న = not

శమోఖి: = of Shiva

పదం = feet

తత్తత్కర్మ = those very acts

కృతం = done

యదేవ = which verily

మునిభి: = by reclusive saints

తైమై: = those only

ఫలై: = of good results

వఞిచ్చితా: = deprived of

భోగా న భుక్తా వయమేవ భుక్తా:

తప్పో న తప్పం వయమేవ భుక్తా: ।

కాలో న యాతో వయమేవ యాతా-

స్పృష్ణా న జీర్ణా వయమేవ జీర్ణా: ॥ ខ॥
```

We have not enjoyed mundane pleasures, but ourselves have been devoured by desires. We have not performed austeriries, but got scorched ourselves, nevertheless; time is not gone but we approach the end. Desires do not wear out, only we ourselves are struck down by senility.

```
భోగా = worldly pleasures
న = not
భుక్తా = enjoyed
వయం ఏవ = we ourselves
భుక్తాঃ = eaten up
తపঃ = austerities
న = not
తప్తం = performed
వయం ఏవ = we ourselves
తప్పాঃ = burnt
కాలঃ = time
న = not
యాతః = gone
```

```
వయం ఏవ = we ourselves

యాతా: = gone

తృష్ణా = desire

న = not

జీర్ణా = reduced

వయం = we

ఏవ = alone

జీర్ణా: = aged

వరీభిర్ముఖమాక్రాన్తం పరితేనాజ్కీతం శిరః ।

గాత్రాణి శిథిలాయన్తే తృష్టైకా తరుణాయతే ॥ రా॥
```

Face covered with wrinkles, the head painted white with gray hair, the limbs feeble, and yet Desire alone stays youthful.

ముఖం = face
ఆక్రాన్లం = attacked
పలితేన = grey hair
అజ్కీతం = painted white
శిరి: = head
గాత్రాణి = limbs
శిథిలాయన్లే = enfeebled
తృష్టైకా = desire alone
తరుణాయతే = rejuvenating
నివృత్తా భోగేచ్ఛా పురుషబహుమానో ≥ పి గలితః సమానాః స్వర్యాతాః సపది సుహృదో జీవితసమాః । శవైర్యష్ట్యుత్థానం ఘనతిమిరరుద్ధే చ నయనే అహో మూఢః కాయస్తదపి మరణాపాయచకితః ॥ ౯॥

With desires receding, even much respect of many dropping away, dear friends close to my heart fleeing to heaven, standing up slowly with the help of a stick, eyesight darkened by cataracts,—even then the body in its stupidity, wonders at the prospect of death!

వరీ = with wrinkles

```
నివృత్తా = receded
ស៊ីក៏ដាំ្ធ = desire for pleasures
పురుష = person
బహుమానః = respect
అపి = also
గరిత: = lost
సమానాః = compeers
స్వర్యాతా: = gone to heaven
సపది = swiftly
సుహ్బాదః = dear friends
జీవితసమాః = as much as life
శని: = slowly
యష్ట్యుత్థానం = raise oneself slowly with the help of a staff
ఘనతిమిరరుద్దే = covered by dense cataracts
න් = and
నయనే = eves
అహో = alas
మాడః = stupidity
కాయః = the body
తదపి = even then
మరణాపాయచకితః = wonders at the thought of death
ఆశా నామ నదీ మనోరథజలా తృష్టాతరజ్దాకులా
రాగ్రగ్గాహవతీ వితర్కవిహగా ధైర్యద్రమధ్వంసినీ 1
మోహావర్తసుదుస్తరాతిగహనా ప్రోత్తుఙ్ఞచిన్నాతటీ
```

Hope, like a river, with fantasies as water, agitated by waves of desires; attachments to various objects serving as prey; abounding in thoughts of greed, like birds; destroying the foes of courage; surrounded by eddies of ignorance deep and difficult to cross; with precipitous banks of anxiety—such a river the perfected yogis of pure minds, cross to enjoy beatitude.

ಆಕ್ = hope

```
నామ = named
నదీ = river
మనోరథజలా = of the water of desires
စ္ခ်ဥ္ကာ = passions
తరఙ = waves
පෙන්ව = raging
రాగ్రాహవతీ = grasped by attachments to objects
వితర్గా = scheming thoughts (of greed)
သိဘက = birds
る。 = courage
ద్రమ = tree
ధ్యంసినీ = destroyer
మోహావర్త = whirlpools of ignorance
సుదుస్థర = impassable
මම = great
గహనా = deep
ప్రోత్తుజ్ఞ = precipitous
చిన్నా = anxiety
ඡ් = banks
စ်ဘဲ<sub>း</sub>း = their
ವಾರಗತ್: = cross beyond
విశుద్ద = purified
మనసః = mind
నన్ని = enjoy
మోగీశ్వరాః = great yogis
విషయపరిత్యాగవిడమ్మనా ।
న సంసారోత్పన్నం చరితమనుపశ్యామి కుశలం
విపాకః పుణ్యానాం జనయతి భయం మే విమృశతః ।
మహద్బి: పుణ్యౌమైశ్చిరపరిగృహీతాశ్చ విషయా
ಮహాన్తో జాయ\frac{7}{2} వ్యసనమివ దాతుం విషయణామ్ ॥ ೧೧॥
```

I do not see true well-being accruing from actions repeated life after life

in this world. On deep thought, I find it fearsome this collection of merits.

By this great store of merits further enjoyments can be procured. Attachment to pleasures only brings more misery.

విషయ = sensual objects పరిత్యాగ = giving up విడమ్మనా = futile efforts  $\delta = not$ సంసారోత్సన్నం = produced through life after life చరితం = performed ಅನುಏಕ್ಯಾಮಿ = see కుశలం = well-being విపాకః = accumulation పుణ్యానాం = of virtues జనయతి = engenders భయం = fear మే = in me విమృశతః = on deep thinking మహద్బి: = by great သွဴာရွ = merit ೬ឯ្ធា៖ = stream ඩර් =constant పరిగృహితాః = earned చ = and విషయా = sensual pleasures మహాన్య: = greatly జాయన్తే = produces వ్యసనమివ = misery దాతుం = giving విషయణాం = those attached to pleasures అవశ్యం యాతారశ్చిరతరముషిత్వాపి విషయా వియోగే కో భేదస్యజతి న జనో యత్స్వయమమూన్ ।

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

వ్రజన్లు స్వాతన్ర్హ్యాదతులపరితాపాయ మనసు స్వయం త్యక్తా హ్యేతే శమసుఖమనన్తం విదధతి ॥ ౧౨॥

Sensual pleasures will surely leave us sometime, even if they stay with us for a long time. Then, what difference does it make if the people discard them by their own choice? The mind is sorely afflicted if pleasures leave us of their own accord. However, if people renounce them voluntarily, such self-control gives infinite bliss.

```
అవశ్యం = certainly
యాతారః = gone
చిరతరం = long time
ఉషిత్వాపి = even after staying
విషయా = sensual pleasures
ವಿಮೌಗೆ = departure
కం = what
బేద: = difference
త్యజతి = give up
5 = not
జనః = people
యత్న్వయమమూన్ = that of their own accord
వజన: = leave
ဘီႏွနှံ့ဘွဲ့နှစ် = on their own
මණව = incomparable
పరితాపాయ = misery
మనస: = mental
స్వయం = by themselves
త్వక్తా = give up
ವ್ಯೇತೆ = verily these
శమ = self-control
సుఖం = happiness
అనన్లం = infinite
విదధతి = specially give
```

బ్రహ్మజ్ఞానవిపేకనిర్మలధియః కుర్వన్వహో దుష్కరం యన్ముఞ్చన్మ్యపభోగభాజ్ఞ్యాపి ధనాన్యేకాన్తతో నిఃస్పృహోః I సమ్ప్రాప్తాన్న పురా న సమ్ప్రతి న చ ప్రాప్తా దృఢప్రత్యయాన్ వాఞ్ఛామాత్రపరిగ్రహానపి పరం త్యక్తుం న శక్తా వయమ్ II ౧౩II

Ah! knowledge of Reality gained by discrimination through purified intellect must be difficult. For it results from the absolute renunciation of desires which wealth enabled them to enjoy. The same obtained in the past or present, or to be obtained in the future, we are unable to renounce, though they remain as mere longings.

```
బ్రహ్మజ్ఞాన = knowledge of supreme reality
వివేక = discrimination
నిర్మల = pure
ధియః = minds
కుర్వని = do
అహో = ah!
దుష్కరం = difficult to achieve
యత్ = which
ముఞ్సన్మ్ = discard
ఉపభోగభాឌ្ឌ-នូង = bringing enjoyment
దనాని = wealth
ఏకానతః = wholly
ని:స్పృహ్లు = those devoid of craving
సమ్ప్రాప్తాన్న = not obtained
పురా = in the past
\delta = not
సమ్ప్రతి = in the present
\delta = not
ಶ = and
ਕੇ ਡੋਂਟ = obtained
దృఢ = firm
ప్రత్యయాన్ = conviction
```

```
వాఞ్ళామాత్ర = desiring

పరిగ్రహానపి = to obtain

పరం = lasting

త్యక్తుం = to give up

న = not

శక్తా = able

వయం = we

ధన్యానాం గీరికన్దరేషు వసతాం జ్యోతిః పరం ధ్యాయతాం

ఆనన్దాత్రుకణాన్పిబగ్హి శకునా నిఃశజ్రమజ్రేశయాః ।

అస్మాకం తు మనోరథోపరచితప్రాసాదవాపీతట-

క్రీడాకాననకేలికౌతుకజుషామాయుః పరం షీయతే ॥ ౧౪॥
```

Blessed are they who live in mountain-caves, meditating on the Supreme Light, with the birds fearlessly sitting on their laps drinking the tears of joy.

Our life fades away, revelling in fantasies in palaces or on the banks of refreshing ponds, or in pleasure gardens.

```
ధన్యానాం = blessed
గిరికన్గరేఘ = in mountain-caves
వసతాం = living
జ్యోతికి = light
పరం = supreme
ಧ್ಯాయతాం = meditating
ఆనన్ల = joy
అనుకణాన్ = tear drops
పిబన్ని = drink
శకునా = birds
ని:శజ్నం = without fear
అజ్కేశయాః = sitting on laps
అస్మాకం = our
ණ = indeed
మనోరథ = fantasies
ఉపరచిత = created
```

```
ప్రాసాద = palaces

వాపీతట- = on banks of waters

క్రీడా = sport

కాననకేలికౌతుక = pleasure gardens
జాషాం = fast
ఆయు: = life
పరం = fast
మీయే = weakens ..14..

భిజాశనం తదపి నీరసమేకవారం
శయ్యా చ భూ: పరిజనో నిజదేహమాత్రమ్ ।
వస్త్రం విశీర్ణశతఖజ్జమయీ చ కన్గా
హో తథాపి విషయా న పరిత్యజన్ని ॥ ౧×॥
```

For eating I have tasteless food once a day, after begging of alms; the earth for a bed, and my own body as a servant; for dress, a blanket made from hundreds of rags; and yet alas! sensual desires do not leave me!

```
ఖిక్షాశనం = food by begging

తదపి = that too

సీరసం = tasteless

పకవారం = once a day

శయ్యా = bed

చ = and

భూం = earth

పరిజనం = attendants

వస్త్రం = dress

విశీర్ణ = worn out

శతఖణ్ణమయీ = torn in hundred pieces

చ = and

కన్హా = patched up

హా = alas
```

తథాపి = even then

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

```
విషయా = sensual craving 5 = not పరిత్యజన్తి = give up 3 = not పరిత్యజన్తి = give up 3 = not మూఖం శ్లేష్మా గారం తదపి చ శశాజ్కోన తురితమ్ 1 = not స్రవన్మూ త్రక్లీన్నం కరివరశిరస్పర్ధి జఘనం ముహుర్నిన్యం రూపం కవిజనవిశేషైర్గురు కృతమ్ 1 = not
```

The poets give such metaphors as golden vessels to the breasts which are but two lumps of flesh; the mouth, seat of phlegm and mucus, are compared to the moon; the loins, outlet for wet urine, are likened to the forehead of an elephant; thus glorifying the human form that is always contemptible.

```
るる = breasts
మాంసగ్రస్థ్ = lumps of flesh
కనకకలశావిత్యపమితౌ = compared to golden jugs
ည္သစ္ = mouth
శైష్మ = saliva/phlegm
అగారం = seat
తదపి = vet

    \Delta = and

ಕಕ್ ಹೆ<sub>7-</sub>ನ = to the moon
తురితం = compared to
స్తవన్ = flowing
మూత్ర = urine
క్షిన్నం = fouled
కరివర = elephant
මර = head
స్పర్థి = likened to
జఘనం = hip and loins
ముహుర్నిన్యం = ever despicable
రూపం = form
కవిజన = poets
```

```
విశేమై: = especially
గురు = great
కృతం = done
ఏకో రాగిషు రాజతే ప్రియతమాదేహార్ధహారీ హరో
నీరాగేషు జనో విముక్తలలనాసజ్లో న యస్మాత్పరః ।
దుర్వారస్మరబాణపన్నగవిషవ్యావిద్ధముగ్గో జనః
శేషః కామవిడమ్బితాన్న విషయానోఖక్తుం న మోక్తుం షమః ॥ ౧౭॥
```

Uniquely great is Shiva among the sensuous, for he shares half the body with His beloved; among the dispassionate no one excels Him in detachment from women.

Rest of the people, stunned in infatuation by Cupid's irresistible arrows tipped with serpent poison, can neither enjoy their desires nor give them up at will.

```
ఏకః = one, unique
တကိုသုံ = sensual
ರ್ಜಾತೆ = stands out
ప్రియతమా = beloved
దేహ = body
అర్ధహారీ = sharing
హారః = Siva
నీరాగేషు = among the dispassionate
జనః = people
విముక్త = free
ຍຍລ = woman
సఙః = company
\delta = not
သံဘွဲ့ = from which
పరః = superior
దుర్వారస్మర = irresistible, Cupid
නු = arrow
పన్నగ = snake
విష = poison
వ్యావిద్ద = smitten
```

```
ముగ్ధం = stupefied
జనం = people
శేషం = rest
కామవిడమ్బితాన్ = infatuated by love
న = not
విషయాన్ఫోక్తుం = enjoying desires
న = not
మోక్తుం = give up
క్షమం = able
అజానన్గాహాత్మ్యం పతతు శలభస్త్రీవ్రదహనే
స మీనో = ప్యజ్ఞానాద్వడిశయుతమశ్నాతు పిశితమ్ ।
విజానన్తో = ప్యేజ్ఞానాద్వడిశయుతమశ్నాతు పిశితమ్ ।
విజానన్తో = ప్యేజ్ఞానాద్వడిశయుతమశ్నాతు పిశితమ్ ।
```

Like a moth falling in fire, not knowing its burning power; or like the fish caught in ignorance by the baited hook; we, despite knowing the dangers, do not renounce sensual pleasures. Oh! how profound is the glory of delusion!

```
అజానన్ = not knowing
దాహాత్మ్యం = burning power
పతతు = falls
శలభి = moth
తీవ్ర = glowing
దహనే = in fire
న = that
మీని = fish
అపి = also
అజ్ఞానాద్ = due to ignorance
వడిశ = fish-hook
యుతం = with
అశ్నాతు = fish also due to ignorance eats from the hook
పిశితం = bait
విజానన్మి = intellectual understanding
```

```
అపి = even

ఏతే = herewith

వయమిహ = we here

విపజ్జాలజటిలాన్ = complex and dangerous

న = not

ముఞ్బామి: = give up

కామానహహ = sensuality

గహని: = profound

మోహమహిమా = power of delusion

తృషా శుష్యత్యాన్యే పిబతి సలిలం శీతమధురం

కుధార్త: శాల్యాన్నం కవలయతి మాంసాదికలితమ్ ।

ప్రదీమ్తే కామాగ్నా సుదృధతరమాలిఙ్గతి వధాం

ప్రతీకారం వ్యాధే: సుఖమితి విపర్యస్యతి జని: ॥ ೧೯॥
```

When the mouth is parched with thirst, a person drinks cool and sweet water; when smitten with hunger the person eats rice, flavored with meat et cetera.; when afire with passion, he embraces the wife with great firmness; thus, joy is the remedying of these diseases(thirst,hunger,lust), and yet how much distress in these remedies!

```
తృషా = thirst

శుష్యత్ = parched

ఆస్యే = mouth

పిబతి = drinks

సలిలం = water

శీత = cold

మధురం = refreshing

కుధార్త్య: = hunger-stricken

శాల్యానం = cooked food

కవలయతి = eats

మాంసాదికలితం = made delicious by adding meat, etc.

ప్రదీమ్తే = aroused

కామాగ్నె = fiery desire
```

```
సుదృధతరం = very firmly

ఆలిఙ్గతి = embraces

వధూం = wife

ప్రతీకారం = opposing

వ్యాధేశి = diseases

సుఖమితి = happiness

విపర్యస్యతి = upset

జనిశి = persons

తుఙ్గం వేశ్మ సుతాః సతామభిమతాః సంఖ్యాతిగాః సమృదః

కల్యాణీ దయితా వయశ్చ నవమిత్యజ్ఞానమూఢో జనః ।

మత్వా విశ్వమనశ్వరం నివిశతే సంసారకారాగృహే

సందృశ్య క్షణభంగురం తదఖిలం ధన్యస్తు సంన్యస్యతి ॥ ೨೦॥
```

Owning towering mansions, with sons honored by the learned and wealthy; with a charitable and youthful wife, the ignorant people regard this world as permanent, and enter this prison of repeated cycles of birth and death. Blessed indeed is one who sees the momentary transience and renounces it.

```
తుఙ్దం = tall

పేశ్మ = mansions
సుతాం = sons
సతామభిమతాం = honored by the learned
సంఖ్యాతిగాం = immeasurable
సమ్పదం = wealth
కల్యాణీ = beneficent
దయితా = charitable
వయం = age
చ = and
నవం = young
ఇతి = thus
అజ్ఞాన = ignorance
మూఢం = deluded
```

```
జన: = persons
మత్యా = thinking
విశ్వం = world
అనశ్వరం = permanent
నివిశతే = regard
సంసార = world cycles (creation-dissolution)
కారాగృహే = prison
సందృశ్య = having seen
နွှံဆေ့တ်လုံဝ = momentariness
తదమిలం = all that
ధన్యస్తు = blessed indeed
సంన్యస్యతి = renounces
యాఞ్చాదెన్యదూషణమ్ ١
దీనా దీనముఖై: సదైవ శిశుకైరాకృష్ణజీర్ణామ్బరా
క్రోశద్బిః కుధితైర్నిరన్నవిధురా దృశ్యా న చేద్దేహినీ ١
యాఞ్చాభఙ్గభయేన గద్దదగలత్త్రుట్యద్విలీనాకోరం
కో దేహీతి వదేత్స్వదగ్గజతరస్యార్థే మనస్వీ పుమాన్ ॥ ౨౧॥
Distressed, misery written on her face, constantly tugged at her worn-out
clothes by hungry, crying children—if one were to see such a wife,
what wise person, smitten with hunger, with a choked and faltering voice,
would say Give me, fearing refusal of his entreaty?
```

would say Give me, fearing refu యాఞ్చ్లా = supplicant attitude దైన్య = poverty దూషణం = condemnation దీనా = suffering దీనముమై: = piteous faces సదైవ = always శిశుకై: = by children ఆకృష్ణ = pulling జీర్ణ = worn out అమ్బరా = clothes

```
క్రోశద్బి: = crying
కుధితెర్ని రన్నవిధురా = hungry without food
దృశ్యా = seeing
\delta = not
ವೆದ್ = if it be
నేహినీ = one's wife
యాఞ్సా = request
భజ్ఞ = refusal
ಭಯೆನ = fear of
గద్దదగలత్ = choking
త్రట్యద్ = faltering
వితీన = jumbled
అక్రం = voice
కః = who
దేహీతి = give me, thus
వదేత్ = speaks
స్వ = one's own

    a on fire
జరరస్య = of the stomach
මල් = for the sake of
మనస్వీ = wise
పుమాన్ = man
అభిమతమహామానగ్రన్థిప్రభేదపటీయసీ
గురుతరగుణగ్రామామ్బాజస్పుటోజ్జ్వలచన్గ్రికా ।
విపులవిలసల్లజ్ఞావల్లీవితానకుఠారికా
జరరపిఠరీ దుష్పూరేయం కరోతి విడమ్మనమ్ ॥ ౨౨॥
```

Clever in undoing the knots of self-respect; like the moonlight brightly shining on the lotus of virtues; like a hatchet cutting off the lush creepers of our vaunted modesy— such is the hard mockery of filling the pit of the stomach

అభిమతమహామానగ్రన్థిప్రభేదపటీయసీ = fond self-respect,like

knots, being cleverly cut

గురుతరగుణగ్రామామ్మోజస్ఫుటోజ్జ్వలచన్ద్రికా = greatly valued virtues of the lotus in bright moonlight

విపులవిలసల్లజ్ఞావల్లీవితానకుఠారికా = great modesty,growing abundantly like creepers, cut by a scythe

జతరపితరీ = pit of the stomach

ငယ်သွာ္ခြဲတီလ = hard to fill

కరోతి = do

విడమ్మనం = undoing

పుణ్యే గ్రామే వనే వా మహతి సితపటచ్ఛన్నపారిం కపారిం హ్యాదాయ న్యాయగర్భద్విజహుతహుతభుగ్గూమధూమ్రౌపకణ్ఠే I ద్వారం ద్వారం ప్రవిష్టో వరముదరదరీపూరణాయ షుధార్తో మానీ ప్రాణై: సనాథో న పునరనుదినం తుల్యకుల్యేషు దీనః ॥ \_93॥

Wandering in holy places or extensive forests, whose outskirts are grey with smoke of fires tended by priests expert in rituals; a begging bowl in hand covered with a white cloth; entering from door to door to appease the distressing hunger by filling the stomach and sustaining the energy, is preferred by a self-respecting person to being a beggar among his compeers every day.

သုံး၏ = holy

గ్రామే = places

వనే = forests

ವ್ = or

మహతి = great

సిత = white

పటచ్ఛన్నపాలిం = cloth covering

కపాలిం = begging bowl

హ = indeed

ಆದాಯ = taking

న్యాయగర్భ = experts in rituals

ద్విజ = brahmanas

హుతహుతభుగ్ = sacrificial fires

```
భూమ = smoke
భూమ్మ = grey
ఉపకణే = periphery
ద్వారం = door
ద్వారం = door
ప్రవిష్ట =  enter 
వరం = man of self respect
ఉదరదరీ = cavity of the stomach
పూరణాయ = filling
క్షుధార్య: = craving with hunger
మానీ = self-respecting
ब्रेन्ड्रिः = energies
సనాథః = preserved
5 = not
పునరనుదినం = day to day
తుల్వకుల్వేషు = among one's peers
దీనః = beggar
గజ్లాతరఙ్గకణశీకరశీతలాని
ವಿದ್ಯಾ ధರాಧ್ಯು షಿ త ವಾರು శಿಲಾ త ಲಾನಿ ।
స్థానాని కిం హిమవతః ప్రలయం గతాని
యత్సావమానపరపిణ్ణరతా మనుష్యాঃ ॥ 💁 🛭 ॥
```

Have the Himalayan ranges, cooled by the fine spray from the waves of the Ganges, and with the beautiful rocky plateaus habited by celestial musicians, dissolved and disappeared, prompting people to disgrace themselves by depending on others for their livelihood?

```
గజాతరఙ = waves of Ganges
కణ = minute bits
శికర = spray
శితలాని = cool
విద్యాధర = celestial beings expert in the arts
అధ్యుషిత = inhabited
```

```
వారు = beautiful
ම් = rock
తలాని = plateaus
స్థానాని = places
Šo = why
హిమవతః = rocky
ప్రలయం = destruction
గతాని = gone
యత్ = which
సావమాన =humiliated
పరపిణ్దరతా = dependent on others
మనుష్యాః = human beings
కిం కన్లాః కన్లరేభ్యః ప్రలయముపగతా నిర్దర్గా వా గిరిభ్యః
ప్రధ్వస్తా వా తరుభ్యః సరసఫలభృతో వల్క్రాలిన్యశ్చ్ర శాఖాః ।
వీక్ష్మన్తే యన్ముఖాని ప్రసభమపగతప్పశ్రయాణాం ఖలానాం
దు:ఖాప్తస్వల్పవిత్తస్మయపవనవశాన్నర్హితభ్రూలతాని \parallel 2 \times \parallel
```

Have the roots and herbs from the caves gone out of existence, or have the streams disappeared from the mountains, or have the trees yielding succulent fruits on their branches and barks from their trunks been destroyed, which would lead these wicked folks, destitute of good breeding, to show their faces, with eyebrows dancing like wind-blown creepers due to arrogance of laboriously earning their meager livelihood?

```
కిం = is it
కనై: = roots/herbs
కన్రేళ్య: = from caves
ప్రలయముపగతా = disappeared
నిర్ధరా = streams
వా = or
గిరిళ్య: = from mountains
ప్రధ్వస్తా = destroyed
వా = or
```

```
తరుభ్య: = from trees
సరస = juicy
ఫల = fruits
భృతః = bearing
వల్క్ లిన్యం = giving barks
చ = and
ಶಾಖ್: = branches
వీక్ష్మన్డ్ = gone
యన్ముఖాని = whose faces
ప్రసభం = extremely
అపగత = devoid of
ప్రశ్వాణాం = good breeding
ఖలానాం = wicked
ထံးఖ = misery
ఆప్త = acquired
స్వల్ప = little
වීණු = wealth
స్మయ = arrogance
ప్రవన = wind
వశాన్ = moved vy
నర్మిత = dancing
భూ = eye-brow
లతాని = creepers
పుణ్యై ర్మూలఫలైస్తథా ప్రణయిసీం వృత్తిం కురుష్యాధునా
భూశయ్యాం నవపల్లవైరకృపజైరుత్తిష్ఠ యావో వనమ్ ।
కుద్రాణామవివేకమూఢమనసాం యత్రేశ్వరాణాం సదా
విత్తవ్యాధివికారవిహ్యలగిరాం నామాపి న శ్రూయతే ॥ ౨౬॥
```

Now, accepting lovingly the sacred roots and fruits for sustenance and the earth covered with fresh leaves of branches for a bed, let us go forth to the forest, where people whose minds are mean and devoid of discretion, and who always talk excruciatingly of the afflictions of wealth, are not even heard from.

ప్రణ్యెః = sacred

మూల = roots

ఫలైః = fruits

න්ක = therefore

ည်ရသော် = enjoyable

వృత్తిం = attitude

కురుష్వ = make

မယ္သည္ = now

భూశయ్యాం = the earth as a bed

నవ = new

పల్లవె: = leaves

అక్సపణై: = without grief

ఉత్తిష్ణ = arise

యావః = go

వనం = forest

క్షుద్రాణాం = of the trivial

**ම**ඛධීජ = unintelligent

మూఢ = stupid

మనసాం = minds

රාමි්ූූූූූූූූ = where, of the rich

సదా = always

ව<u>ී</u> = wealth

వ్యాధి = afflictions

వికార = unfavorable changes

విహ్వల = excruciating

ဂိဇာဝ = talk

నామాపి = even the name

 $\delta = not$ 

క్రూయతే = heard

ఫలం స్వేచ్ఛాలభ్యం ప్రతివనమఖేదం షితిరుహాం పయః స్థానే స్థానే శిశిరమధురం పుణ్యసరితామ్ । మృదుస్పర్శా శయ్యా సులరితలతాపల్లవమయీ సహన్డే సన్మాపం తదపి ధనినాం ద్వారి కృపణాః ॥ ౨౭॥

With fruits available at will in every forest, and cool, sweet water from holy streams in every place, and a bed made of tender leaves and twigs, still these miserable people endure sorrow at the gates of the rich.

పలం = fruit స్వేహ్స్ = at will లభ్యం = got ప్రతివనం = in every forest මුඛ්ර≎ = without sorrow క్షితిరుహాం = walk on the earth పయః = water సానే = place ਨੈਂਾਨੀਂ = place శిశిరమధురం = cool, sweet పుణ్యనరీతాం = holy streams మృదుస్సర్నా = soft to touch శయ్యా = bed సులరిత = tender ಲತ್ = creepers పలవమయీ = made of twigs సహన్తే = suffer సన్మాపం = grief తదపి = still ధనినాం = of the wealthy ద్వారి = at the doors కృపణాః = pitiable యే వ<u>ర్షనే</u> ధనపతిపురః ప్రార్థనాదుఃఖభాజో యే చాల్పత్వం దధతి విషయాకేపపర్యాప్తబుద్దే: । తేషామన్హుస్పురితహసితం వాసరాణి స్మరేయం ထုႏွာသည် ရဲဆုပ်လည်း ပက္ကသနတ္ဘား လည်း မောင်းမြောင်းမှာ မောင်းမှာ Those who grovel before the rich, and those given to meanness with their reason satisfied with mere sensual pleasures, may I recall their days of plight with an inner smile, while lying down on a stone-bed in a mountain-cave, during lulls in-between meditation.

```
\vec{\Delta} = who
රුද් = behave
దనపతిపురః = rich
ప్రార్థనా = supplication
దు:ఖభాజు: = suffering misery
ಮೆ = who
చాల్పత్వం = and meanness
దధతి = given to
విషయ = sensual pleasures
ఆနိုသ်သင်္ကာည္ = contented
ಬುದೆಃ = minds
ခြင်္သာ = their
అ<u>న</u>ుస్పరిత = inwardly arising
హసితం = smiling
వాసరాణి = days
స్మరేయం = remember
ම්ఖරී = on the mountain
కుహర = cave
గ్రావశయ్యా = bed of stone
ລິຊຸສະ = lying
యే సన్తోషనిరన్గరప్రముదితాస్తేషాం న భిన్నా ముదో
యే త్వన్యే ధనలుబ్దసంకులధియస్తేషాం న తృష్ణా హతా ।
ఇత్తం కస్య కృతే కృతః స విధినా కీదృక్పదం సమ్పదాం
```

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

The joy of those who are contented remains uninterrupted, while those greedy for wealth and with confused reason never have their cravings killed. Therefore, for what purpose did the Creator bring into existence the Meru mountain of infinite riches, which serves only to glorify itself? I have no taste for it.

```
ಮೆ = they
సన్ష్ = contentement
నిరన్నర = uninterrupted
ప్రముదితః = felicitous
စီဆဲ°o = their
\delta = not
ಭಿನ್ಸ್ = interrupted
ముదః = happy
ಮೆ = they
త్వన్యే = others
ధన = wealth
ဃစ္က ≡ greed
సంకుల = confounded
ధియః = reason
စီဆဲ<sub>ီ</sub> = of those
စိျည်း = thirst, craving
హతా = killed
පුරු = such
కస్య = whose
ජිටුම් = done
కృతః = finished
స = that
విధినా = by the Creator
కీదృక్పదం = thus
సమృదాం = wealth
స్వాత్మన్యేవ = in itself
సమాప్త = end
```

```
మేమ = gold

మహిమా = glory

మేరుర్న = not Meru (mountain of gold)

మే = to me

రోచతే = like

భిజాహారమడైన్యమప్రతిసుఖం భీతిచ్ఛిదం సర్వతో

దుర్మాత్సర్యమదాభిమానమథనం దుఃఖౌఘవిధ్వంసనమ్ ।

సర్వత్రాన్వహమప్రయత్నసులభం సాధుప్రియం పావనం

శమ్మాః సత్రమవార్యమక్షయనిధిం శంసన్మి యోంగీశ్వరాః ॥ ౩ం॥
```

Food obtained by begging alms is not humiliating, gives joy that is not dependent on fulfilling others' needs, and is totally devoid of fear. It destroys envy, arrogance, pride, impatience, and the stream of miseries. It is easily available everywhere, without great effort, and regarded as sacred by holy persons. It is like Shiva's feeding house, ever accessible and inexhaustible. Thus do the perfected yogis describe it.

```
భిజా = alms
ఆహారం = food
అదైన్యం = not humiliating
అప్రతిసుఖం = pleasure, not dependent(earning, social duty, etc)
భీతిచ్ఛిదం = devoid of fear
సర్వతః = totally
దుర్మాత్సర్య = wicked envy
మద = arrogance
అభిమాన = pride
మథనం = destruction
దుఃఖ = sorrow
ఓఘ = flow
విధ్వంసనం = removal
సర్వత్ర = everywhere
```

అన్వహం = everyday

అప్రయత్న = with little effort
సులభం = easily
సాధుప్రియం = dear to the holy persons
పావనం = purifying
శమోఖి = Siva's
సత్రం = feeding house
అవార్యం = accessible
అక్షయనిధిం = inexhaustible
శంసన్తి = praise
యోగీశ్వరాంకి = perfected yogis
భోగాస్టైర్యవర్ణనమ్ I
భోగే రోగభయం కులే చ్యుతిభయం విత్తే నృపాలాద్భయం
మానే దైన్యభయం బలే రిపుభయం రూపే జరాయా భయమ్ I
శాస్ర్రే వాదిభయం గుణే ఖలభయం కాయే కృతాన్హాద్భయం
సర్యం వస్మ భయాన్వితం భువి నృణాం పైరాగ్యమేవాభయమ్ II 30II

#### 4 Description of the transiency of Enjoyments:

There is fear of disease in the enjoyment of sensual pleasures; in lineage, fear of decline; in riches, fear of kings; fear of humiliation in honor; fear of enemies when in power; fear of old age in beauty; in learning, fear of disputants; in virtue, fear of the wicked; in body, fear of death. All facets of man's life on earth engender fear; renunciation alone is fearless.

ဆုံဂံ = enjoyments မာ္မွာဝံရွ = trasitoriness သံထ္ကလ = description ဆုံဂံ = in enjoyment ဝံဂံ = disease စုံထား = fear နာစီ = in lineage သားစုံစုံထား = fear of disgrace သီးစုံ = in wealth

```
నృపాలాద్బయం = fear of more powerful kings
మానే = in honor
దైన్యభయం = dishonor
బື = in strength
రిపుభయం = fear of enemies
రూపే = in beauty
జరాయా = old age
భయం = fear
কটু = in scriptural knowledge
వాదిభయం = fear of debaters
රුඹ් = in virtue
ఖలభయం = fear of the wicked
ಕ್ ಮೆ = in body
కృతాన్మాద్బయం = fear of death
సర్యం = all
వస్తు = existece
భయాన్వితం = pervaded by fear
మవి = in this world
నృణాం = of persons
పైరాగ్యం = renunciation
ఏవ = alone
అభయం = fearless
ఆక్రాన్తం మరణేన జన్మ జరసా చాత్యుజ్వలం యౌవనం
సన్తోషో ధనలిప్పయా శమసుఖం ప్రౌఢాఙ్ధనావిళ్రమై: ١
లోకైర్మత్సరిభిర్గుణా వనభువో వ్యాలైర్పృపా దుర్జనై:
```

Birth is attacked by death, and bright youth by old age; contentment by greed for wealth; peace of mind by seductive women; virtues by the envy of others; forests by beasts of prey; kings by the unscrupulous; and even fame by transitoriness. Is there anything on earth that is not afflicted by something?

```
ఆక్రాన్లం = attacked
ಮರಣೆನ = by death
జన్మ = birth
සර්බ = by old age
చ = and
මම = exceedingly
ඎසුලා = bright
యౌవనం = youth
సన్ష్ణ = joy
ధనలిప్పయా = by greed
శమసుఖం = joy of self-control
ಶ್ರೌಢ = clever
అళ్లా = women
ဍီနာသိုး = wiles
రోకె: = people's
మత్పరిభి: = envy
ර්ණ = virtues
వనభువ: = forests
ವ್ಯಾಶಃ = by beasts of prey
నృపా దుర్దనై: = kings by the unscrupulous
මබූර්ූහ = by transience
ခီညီာဗဴထား = powers
అపి = even
ఉపహతా = destroyed
గ్రస్థం = afflicted by
5 = not
So = what
ිිිි = by what
ವ್ = indeed
ఆధివ్యాధిశ్తతేర్లనస్య వివిధైరారోగ్యమున్మూల్యతే
```

ပန်္ကြ $_{
m c}$ လွန္ပန္လည္ ခ်မ္သည္ ခ်မ္သည္က အသည္က ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည့္အသည္က ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည့္အသည္က ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္တ ခ်မ္သည္က ခ်မွာ ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္တ ခ်မွာ ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္တ ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္တ ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္တ ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္က ခ်မ္သည္တ ခ်မ္သည္က ခ

జాతం జాతమవశ్యమాశు వివశం మృత్యుః కరోత్యాత్మసాత్ తత్కిం తేన నిరజ్కుశేన విధినా యన్నిర్మితం సుస్థిరమ్ ॥ 33॥

Hundreds of varieties of illness root out health of people. Adversities find an open door wherever Laxmi, Goddess of Wealth, is present. Whatever is born, Death is sure to make it powerless and aborb it into itself, again and again.

Then what has the Creator made that can be regarded as stable?

ఆధివ్యాధిశ్రమైః = hundreds of ailments

జనస్య = of people

ವಿವಿಧಃ = various

ఆరోగ్యం = health

ఉన్నూల్వతే = destroyed

లక్ష్మీ: = where the Goddess of wealth

රාඡු = where

పతన్మి = lurk

ඡුෂ් = there

వివృత = open

ద్వారా = doors

ූන් = as if

వ్యాపదః = perils

జాతం = born

జాతం = born

అవశ్వం = surely

පෙන = very soon

వివేశం = powerless

మృత్యుః = death

ජිරීමී = makes

ఆత్మసాత్ = its own

తర్నిం = then, what

මීන් = by him

నిరజ్కుశేన = absolute

విధినా = by the Creator

# వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

```
యన్నిర్మితం = whatever is created

సుస్థిరం = stable

భోగాస్తుఙ్గతరఙ్గభఙ్గతరలాః ప్రాణాః క్షణధ్వంసినః

స్తోకాన్యేవ దినాని యౌవనసుఖస్ఫూర్తిః ప్రియాసు స్థితా ।

తత్సంసారమసారమేవ నిఖిలం బుద్ధ్వా బుధా బోధకాః

లోకానుగ్రహాపేశలేన మనసా యత్నః సమాధీయతామ్ ॥ 3౪॥
```

Sensual pleasures are transient like the breaking of high waves. Life can end in a moment. Youthful cheerfulness in infatuation lasts only a few days. Wise teachers, having realised that the whole revolving wheel of life is lacking in true worth, strive to achieve equanimity for the benefit of the people.

```
భోగాః = enjoyments
తుజ్ఞ = high
తరఙ = waves
భజ్ఞ = broken
ඡර්ඐඃ = unstable
ညှဲာအား = life
ණ = moment
ధ్వంసిన: = destroyed
దినాని = days
యౌవన = youth
సుఖస్పూర్తి: = buoyancy of happiness
ప్రియాసు = loved ones
స్థితా = stays
ទ័ទ្ធ = that
సంసారం = wheel of existence
මබ්ජo = that wheel of life, with no substance
ఏవ = verily
ဃင္ကာ္သ = knowing
ಬ್ = wise ones
```

```
బోధకాః = preachers

లోక = humanity

అనుగ్రహ = benefit

పేశలేన = motivated for

మనసా = in their minds

యత్నః = effort

సమాధీయతాం = to attain equanimity

భోగా మేఘవితానమధ్యవిలసత్పాదామినీచఞచ్చలా

ఆయుర్వాయువిఘట్టితాబ్జపటలీలీనామ్బువదృజ్ధురమ్ I

లోలా యౌవనలాలసాస్త్రనుభృతామిత్యాకలయ్య ద్రతం

యోగే ధైర్యసమాధిసిద్దనులభే బుద్ధిం విధధ్వం బుధాః II ЗХII
```

Sensual pleasures are as fickle as the flash of lightning in the clouds. Life can collpse as easily as the drop of water on the edge of a lotus leaf swayed by the wind. Fickle are the longings in youth. Quickly realising this, let the wise ones engage their minds in equanimity, attained easily by courage.

```
భోగా = enjoyments
మేఘవితానమధ్య = in a mass of clouds
విలసత్ = play
సౌదామినీ = lightning
చఞ్చలా = fleeting quick
ఆయుঃ = life
వాయు = wind
విఘట్టిత = dispersed
అబ్జ = lotus
పటీ = leaf
ీన = attached
అమ్మవత్ = like water
భజ్ఞురం = insecure
లోలా = unsteady
```

యౌవన = youth

```
စာစဘား = desires
తను = body
భృతాం = bearing
පුම = thus
ఆకలయ్య = realising
దృతం = speedily
ಮೌಗೆ = in union with the Divine
ධිර = patience
సమాధి = equanimity
సిద్ద = attained
సులభే = easily
2\phi \phi_{SO} = fix
ಬ್ = wise ones
ఆయుః కల్లోలలోలం కతిపయదివసస్థాయినీ యౌవనశ్రీః
అర్థాః సంకల్పకల్పా ఘనసమయతడిద్విభ్రమా భోగపూగాః ।
కథ్దాశ్లేషోపగూఢం తదపి చన చిరం యత్ప్రియాభి: ప్రణీతం
బ్రహ్మణ్యాసక్తచిత్తా భవత భవభయామ్బాధిపారం తరీతుమ్ ॥ ౩౬॥
```

Life undulates like a wave. Youthful beauty lasts a few days. Riches are as short-lived as thoughts. The successive enjoyments are like autumnal lightning flashes. The beloved's embrace round the neck lasts only a moment. Lovingly tie your mind to Brahman to overcome the fear of crossing the ocean of cycles of births and deaths.

```
ఆయుః = life
కల్లోల = big wave
లోలం = changing
కతిపయ = a few
దివస = days
స్థాయిసీ = lasts
యౌవన = youth
తీః = beauty
```

```
ಅర္စား = wealth
సంకల్పకల్పా = transient as thought
ఘనసమయ = autumnal
తడిత్ = lightning
విభమా = occasional flashes
భోగపూగా: = whole series of enjoyments
కణాశ్రేష = around the neck
ఉపగూడం = embrace
తదపి = vet
చ = and
\delta = not
ඩරං = long
యత్ = which
ప్రియాభిః = by the loved ones
ప్రణీతం = given
brahmaNi in Brahman
ఆసక్త = engrossed
ವಿತ್ತ್ = mind
భవత = your
భవ = existence
భయ = fear
မညာ္စာ\hat{\varphi} = \text{ocean}
పారం = beyond
తరీతుం = to cross over
కృచ్ఛ్రేణామేధ్యమధ్యే నియమితతనుభిః స్థీయతే గర్భవాసే
కాన్హావిశేషదు:ఖవ్యతికరవిషమో యౌవనే చోపభోగ: ।
వామా కీ ణామవజ్ఞావిహసితవసతిర్వృద్ధభావో உప్యసాధుః
సంసారే రే మనుష్యా వదత యది సుఖం స్వల్సమప్యస్త్రి కించిత్ ॥ ૩౭॥
```

Life in the womb involves lying in discomfort amidst unclean surroundings, with the limbs confined. Enjoyments in youth are vitiated by intense sorrow when separated from the beloved. Even old age incurs contempt and

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

derision of women. Oh, men! say, is there even a trace of happiness in

such a life?

అమేధ్య = impure matter

మధ్యే = amidst

నియమితతనుభిః = with the body cramped

စ္စ်ံံံ = resides

గోర్బవాసే = in the womb

కాన్తా = wife

విశ్లేష = separation

ညဴးఖ = sorrow

వ్యతికర = misfortune

విషమః = difficult

యౌవనే = in youth

చ = and

ఉపభోగః = enjoyment

వామాక్షీణాం = of women

అవజ్ఞా = contempt

విహాసీతవసతి= laughing

వృద్ధ = old

భావే: = emotion

అపి = even

అసాధు: = undesirable

సంసారే = in the wheel of life

 $\delta = oh!$ 

మనుష్యా = men

వదత = say

యది = when

సుఖం = happiness

స్వల్పం = a little

అపి = even

అ<u>స్తి</u> = exists

```
కించిత్ = small
```

```
వ్యామ్రీవ తిష్ఠతి జరా పరితర్జయస్తి
రోగాశ్చ శత్రవ ఇవ ప్రహరన్తి దేహమ్ ।
ఆయు: పరిస్రవతి భిన్నఘటాదివామ్భో
లోకస్తథాప్యహితమాచరతీతి చిత్రమ్ ॥ ఆరా॥
```

Like a tigress, fearsome is old age. Illnesses attack the body like enemies. Life flows like water from a leaky vessel. Yet, is it not a wonder that man engages in actions not conducive to well-being?

పဝိతర్జయ
$$\underline{\mathring{\lambda}}$$
 = frightens

భోగా భజ్గురవృత్తయో బహువిధాస్తైరేవ చాయం భవః తత్కస్యేహ కృతే పరిభ్రమత రే లోకాః కృతం చేష్టిత్తెః । ఆశాపాశశతోపశాన్తివిశదం చేతః సమాధీయతాం కామోత్పత్తివశాత్స్వధామని యది శ్రద్ధేయమస్మద్వచః ॥ ૩౯॥

Varied and transient pleasures make up this life. Then why do you wander here exerting yourself incessantly? The bonds of hope arising from desires, with their hundreds of strings, to be appeared to attain equanimity of mind, only faith in the word of the Supreme Abode and mental concentration on it can achieve it.

```
భోగా = enjoyments
భజ్ఞుర = transient
వృత్తయః = nature
బహువిధాး = various
මීඃ = by them
ఏవ = only
చాయం = and this
భవ: = world
తత్ = that
కస్య = of which
ခွဘ် = here
క్సతే = do
పరిభమత = wander
\frac{1}{2} = oh!
లోకా: = people
కృతం = done
ដឹង្ហិទី៖ = exerting
ಆತ್ = desire
ನ್ = noose
න්න් = hundred
ఉపశాన్తి = peace
విశ్దం = disturbing
చేతః = mind
```

సమాధీయతాం = for equanimity

```
కామ = desire

ఉత్పత్తివశాత్ = arising from

స్వధామని = in its Supreme Foundation

యది = if

శ్రద్ధేయం = faith

అస్మద్ = our

వచః = word

బ్రహ్మేన్పాదిమరుద్గణాంస్త్రణకణాన్యత్ర స్థితో మన్యతే

యత్స్వాదాద్విరసా భవ\frac{1}{2} విభవాస్త్రైలోక్య రాజ్యాదయః ।

భోగః కో\geqపి స ఏక ఏవ పరమో నిత్యాదితో జృమ్భతే

భో సాధో కథణభంగురే తదితరే భోగే రతిం మా కృథాః ॥ ౪ం॥
```

Where Brahma, Indra, and other hosts of gods appear as worth as little as blades of grass; where taste is lost for the greatest possessions, like the sovereignty over the three worlds; such is the unique enjoyment of Brahman, eternal, supreme, and immutable. Oh Pure One! indulge not in any pleasure that lasts no more than a

moment.

```
బ్రహ్మ్ = Brhama
ఇన్ల్ల్ల్ = Indra
ఆది = and other
మరుద్ధణాన్ = hosts of gods
తృణకణాన్ = like blades of grass
యత్ర్ర = where
ఫ్రిత్యం = stand
మన్యతే = consider
యత్ = which
స్వాదాద్ = tasting
విరసా = tatsteless
భవన్తి = become
విభవాం = sovereignty
త్రైలోక్య = three worlds
```

```
రాజ్య = rulership
ఆదయঃ = and other wealth
భోగి: = enjoyments
కో _ పి = who even
స = he
ఏక = one
ఏవ = only
పరమః = supreme
నిత్యోదితః = immutable
జృమృతే = increases
නී = oh!
බ් = saint!
န္ဆရာစက်ဝီ = transitory
න්ධීන්ට් = that other
නි් = enjoyment
ර්මං = pleasures
మా = do not
కృథాః = engross
కాలమహిమానువర్ణనమ్।
సా రమ్యా నగరీ మహాన్స నృపతి: సామన్హచక్రం చ తత్
పార్శ్వే తస్య చ సా విదగ్గపరిషత్తాశ్చన్నబిమ్బాననా: ।
ఉద్పృత్తః స చ రాజపుత్రనివహస్తే బన్గినస్తాః కథాః
సర్వం యస్య వశాదగాత్స్మృతిపథం కాలాయ తస్మై నమః ॥ ౪౧॥
```

Description of the Glory Of Time:

Salutations to Time! Under your sway all these passed away to form mere memories: that enchanting city, that great king surrounded by his vassals and clever advisers by his side, beauties with moon-like faces, headstrong princes, and flattering court-musicians!

```
కాల = time
మహిమా = glory
అనువర్ణనం = description
```

```
ਨੇ = that
రమ్యా = enchanting
నగరీ = city
మహాన్స = that great
నృపతిః = king
సామన్హచక్రం = surrounded by
ජ = and
తత్ = that
ವೌರೆ22 = side
తస్య = his
చ = and
ਨੇ = that
ූත් = crafty
పరిషత్యాణ = counsellors
చన్న = moon
బిమ్బ = disk
ఆననాః = faces
ఉద్<u>పృత</u>్త: = wayward
స = he
చ = and
రాజపుత్రనివహ<u>ిస</u>ే = wayward princes
బన్నిన ≳ැ = courtiers
కథాః = songs
సర్యం = all
యస్య = whose
వశాత్ = influenced
ಅಗಾತ್ = went
స్మృతి = memory
పథం = way
కాలాయ = Father Time
```

త్మై = to him నమః = salutations

```
యత్రానేకు క్వచిదపి గృహే తత్ర తిష్ఠత్యథైకో
యత్రాప్యేకస్తదను బహవస్తత్ర నైకో உపి చాన్తే ।
ఇత్థం నేయౌ రజనిదివసౌ లోలయన్ద్వావివాకౌ
కాలు కల్యో భువనఫలకే క్రీడతి ప్రాణిశారై ॥ ౪౨॥
```

Where in some home there were many occupants, now there is only one; where there was one or successively many, none is left in the end. Thus does Time expertly play the game on the checker-board of this world, with creatures as the pieces to be moved, and throwing the dice of days and nights.

```
యత్ర =where
అనేకః = many
క్వచిదపి = in some
గృహే = home
ඡුණු = there
ខិង្គ័ខិ = stands
මර් = now
ఏక: = one
యత = where
ఆపి = even
ఏక: = one
తదను = afterward
బహవః = many
ඡුණු = there
\delta = not
ఏక: = one
ఆపి = even
చ = and
මබ් = in the end
පුරු = thus
నేయౌ = these two
రజనిదివసౌ = night and day
```

```
లేలయన్ = throws

ద్వావివాక్లో = the two dice

కాలు = time

కల్యు = clever, dextrous

భువనఫలకే = checkerboard of life

క్రీడతి = plays
పాణిశారైు = with creatures

ఆదిత్యస్య గతాగతైరహరహు సంశీయతే జీవితం

వ్యాపారైర్బహుకార్యభారగురుభిు కాలో≥పి న జ్ఞాయతే ।

దృష్ట్వా జన్మజరావిపత్తిమరణం త్రాసశ్చ నోత్పద్యతే
పీత్యా మోహమయాం ప్రమాదమదిరామున్మత్తభూతం జగత్ ॥ ౪౩॥
```

With the sun rising and setting daily, life ebbs away, and Time passes unknowingly under the heavy burden of various activities. Watching birth, ageing, suffering, and death, no distress is felt, for the world has become insane by drinking the intoxicating wine of infatuation.

```
ఆదిత్యస్య = of the sun
గతాగతిః = going and coming
అహరహః = day after day
సం ీయంతే = shortens
జీవితం = life
ವ್ಯಾ ವಿಶ್ವಾ = affairs
బహుకార్య = many duties
නුර = burden
が数数: = heavy
కారో ఇపి = even time
5 = not
జ్ఞాయతే = not felt
దృష్ట్వా = seeing
జన్మ = birth
ಜರ್ = old age
သီမို့ = calamity
```

```
మరణం = death

త్రాసిః = fear

వ = and

నోత్పద్యతే = not produce
పీత్వా = drinking
మోహమయీం = producing delusion
ప్రమాద = stupefying

మదీరాం = wine
ఉన్మత్త = mad
భూతం = become
జగత్ = world

రాత్రిః సైవ పునః స ఏవ దీవసో మత్వా ముధా జన్తవో
ధావన్వ్యద్యమినస్థథివ నిభృతప్రారబ్ధతత్తత్క్రియాః ।
వ్యాపారైః పునరుక్తభూత విషయైరిత్థంవిధేనామునా
సంసారేణ కదర్థితా వయమహో మోహాన్న లజ్ఞామహే ॥ ౪౪॥
```

Watching the night following the day, creatures still vainly persist in running busily with various actions motivated by desires. Such repetitious actions, alas! born of desires bring us no shame, keeping us deluded in the revolving cylces of births and deaths.

```
రాత్రికి = night

పైవ = that even

పునకి = again

స = that

ఏవ = even

దివనకి = day

మత్వా = seeing

ముధా = vainly

జన్రవకి = creatures

ధావన్తి = run

ఉద్యమినకి = persistently

తథివ = similarly
```

```
నిభృత = set in motion
ဆွဲ = results of past deeds
తత్తల్క్రియాః = various activities
ဆီး = by actions
పునరుక్రభూత = repeatedly
విషయై: = by desires
အုစ္ခံ၀သီ႖ိုన = thus
అమునా = by us
సంసారేణ = by the revolving wheel of life
కదర్ధితా = by what reason
သတ်သဘား = we alas
మోహాన్న = not deluded
లజ్జామహే = ashamed
న ధ్యాతం పదమీశ్వరస్య విధివత్సంసారవిచ్చిత్తయే
స్వర్గద్వారకవాటపాటనపటుర్గర్మ్ ≥పి నోపార్టితః ౹
నారీ పీనపయోధరోరుయుగలం స్వప్నే≥పి నారిజ్దితం
మాతుః కేవలమేవ యౌవనవనచ్చేదే కుఠారా వయమ్ \parallel \vee\times\parallel
```

To break away from the bondage of this world, we have not meditated on the Lord's feet; nor have we performed rituals to acquire merits enough to open heaven's gates. Nor, even in our dreams, have we embraced a woman with full-grown breasts. We have, by being born, only served the purpose like an axe to to cut the bloom of our mother's youth.

```
న = not

ధ్యాతం = meditated on
పదమీశ్వరస్య = the Lord's feet

విధివత్ = in prescribed form
సంసార = wheel of life

విచ్ఛిత్తయే = for destroying the (bondage) of the world
స్వర్గ = heaven

ద్వారకవాట = panels of the door
```

```
పాటనపటుః = dextrous in breaking open
ధర≳ి = merit
అపి = even
నోపారితః = not accumulated
నారీ = woman
పీన = rounded
పయోదరః = breasts
యుగలం = pair
athigh
స్వప్పే = even in dream
నాలిజ్లితం = embraced
మాతుః = mother
కేవలం = essentially
ఏవ = only
యౌవన = youth
వన = garden
ដ៏្បូជិ = destroying
కుఠారా = hatchet
వయం = we
నాభ్యస్తా ప్రతివాదివృన్ధదమనీ విద్యా వినీతోచితా
ఖడ్గాగ్రైః కరికుమ్భపీఠదలనైర్నాకం న నీతం యశః ।
కాన్హాకోమలపల్లవాధరరసః పీతో న చన్ద్సోదయే
తారుణ్యం గతమేవ నిష్పలమహో శూన్యాలయే దీపవత్ ॥ ౪౬॥
```

Not having studied and acquired adequate knowledge to defeat scholarly debaters; not having gained heaven-high fame, like wielding the sword strongly enough to knock down an elelphant's head; nor kissed at moonrise the tender lips of a woman! Alas! all youth has slipped by fruitlessly, like a lamp in a deserted house.

```
నాభ్యస్తా = not studied
ప్రతివాది = debaters
వృన్ధదమనీ = conquering groups
```

```
ವಿದ್ಯಾ = knowledge
విసీతోచితా = properly acquired
ఖడ్డాగ్రై: = by the sword-points
కరి = elephant
కుమ్బపీఠ = temples
దలనై: = smashing
నాకం = heaven
నీతం = taken
యశ: = success
కాన్లా = woman
కోమల = tender
పల్లవాధర = bud-like lower lips
రసః = juice secreting from
పీతః = drunk
\delta = not
చన్స్టోదయే = at moon-rise
ခောင်ာရွာ = youth
గతం = gone
ఏవ = indeed
నిష్పలమహో = fruitless, alas
శూన్యాలయే = deserted home
దీపవత్ = like a lamp
విద్యా నాధిగతా కలజ్కురహితా విత్తం చ నోపార్తితం
శుత్రూపాపి సమాహితేన మనసా ప్రిత్రోర్న సమ్పాదితా ।
ಆರ್ಲಿಯತರ್ವನಾ: ಪ್ರಿಯತಮಾ: ಸ್ಪಪ್ನು ೭ಪಿ ನಾರಿಜ್ಜಿತಾ:
కాలో బయం పరపిణ్ణలోలుపతయా కాకైరివ ప్రేర్యతే ॥ ౪౭॥
```

Faultless knowledge has not been gained, nor riches acquired; nor served the parents devotedly; nor, even in dreams, embraced the beloved with her dancing eyes; whole life has been spent, like greedy crows, in subordination to others.

```
ವಿದ್ಯಾ = knowledge
నాధిగతా = not mastered
కలజ్కరహీతా = faultless
విత్తం = wealth
చ = and
నోపారితం = not earned
శున్హుపాపి = even service
సమాహితేన = with due concern
ಮನನ್ = mentally
పిత్రోర్స్ = not to parents
సమ్పాదీతా = rendered
ఆలోలాయతలోచనాః = dancing eyes
ప్రియతమాః = beloved
స్వప్సే = in dream even
ನ್ರಾಪ್ಷಿತ್: = not embraced
కారోజయం = this time
పరపిణ్ణలోలుపతయా = greed for others' food
క్తాకెరివ = like crows
ည်ံတွံ = motivates
వయం యేభ్యో జాతాశ్చిరపరిచితా ఏవ ఖలు తే
సమం యైః సంవృద్ధాః స్మృతివిషయతాం తే ఒపి గమితాః ١
ಇದ್ ನಿಮೆತೆ ಸ್ಮು: ಪ್ರತಿದಿವಸಮಾಸನ್ನು ಪತನಾ
గతాస్తుల్యావస్థాం సికతిలనదీతీరతరుభిః ॥ ౪\sigma॥
```

Those who begot us have passed on into eternity. Those with whom we grew up have also become parts of memory only. Now with every passing day our condition is akin to the trees on the sandy banks of a river.

```
వయం = we
యేభ్యం: = from whom
జాతాం: = born
చిరపరిచితా = known to Eternity(dead)
ఏవ = thus
```

```
ఖలు = indeed
ತೆ = thev
సమం = together
ಮಃ = with whom
సంవృద్ధాః = brought up
స్పృతివిషయతాం = subjects of memory
తే = they also
గమితా: = have become
ఇదానీమేతే = now these
స్మ: = have
ప్రతిదివసం = everyday
ఆసన్నపతనా = coming near the end
గతా: = becoming
తుల్య = similar
అవస్థాం = condition
సికతీల = sandy
నదీ = river
ම්ර = banks
తరుబి: = trees
ఆయుర్వర్షశతం నృణాం పరిమితం రాత్రౌ తదర్ధం గతం
తస్యార్ధస్య పరస్య చార్ధమపరం బాలత్వవృద్ధత్వేయో: ।
శేషం వ్యాధివియోగదు:ఖసహితం సేవాదిభిర్నీ యతే
జీపే వారితరఙ్దచఞ్చలతరే సౌఖ్యం కుతః ప్రాణినామ్ ॥ ౪౯॥
```

Men's life-span is limited to a hundred years. Half of it is spent in the darkness of nights. Of the remaining half, half is spent in childhood and old age; and the rest illnesses, bereavements, and vexatious service of others. Where is the happiness for creatures whose life is as fickle as the ripples of water?

```
ఆయు: = life
వర్ష = years
శతం = 100
```

```
నృణాం = humans
పరిమితం = limited
ರಾತ್ರ್ = nights
తదర్గం = half
గతం = spent
తస్య = of that
అర్వస్య = half
పరోస్య = other
చ = and
මරූිo = half
అపరం = again
బాలత్వ = childhood
వృద్ధత్వయో: = in old age
శేషం = remainder
వ్యాధి = illness
ವಿಮಾಗ = separation
దుఃఖ = sorrow
సహితం = along with
៊ីឯាជំងុះ = serving others
నీయతే = takes
æී් a in life
వారి = water
తరజ్ఞ = ripples
చఞ్చలతరే = fluctuating rapidly
సౌఖ్యం = happiness
కుతః = where
ညှာ၏ನာ၀ = of creatures
కథం బాలో భూత్వా కథింపపి యువా కామరసికు
కథం విత్తెర్హీనః కథింపపి చ సమ్పూర్లవిభవః ।
జరాజీర్లైరజైర్నట ఇవ వరీమణ్డితతనుః
ನರಃ సంసారాన్తే విశతి యమధానీయవనికామ్ \| > 0 \|
```

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

For a moment like a child, for another moment a lascivious youth; one moment a pauper, another a wealthy person; at the end of life, the body worn out by age and covered with wrinkles, man enters the abode of Death like an actor exiting the stage.

```
క్రణం = moment
ಶಾಲಃ = child
భూత్వా = becoming
క్షణమపి = again for a moment
ಯುವ್ = youth
కామరసిక: = lustful
క్రణం = moment
విత్తెద్దీనః = devoid of riches
క్షణమపి = momentarily again

    \Delta = and

సమ్పూర్ణవిభవ =  full   of   wealth  
ಜರ್ = old age
ස්වූ: = worn out
මුණු = body
నట = actor
නූජ = as if
వరీ = wrinkle
ಮಣ್ಣಿತ = covered
తనుః = body
నరః = human
సంసారాన్డే = at the end of life
ධින්ම = enters
యమధానీ = death's abode
యవనికాం = ??
ಯಠಿನೃపతిసంవాదవర్లనమ్ = ??
త్వం రాజా వయమఫ్యుపాసితగురుప్రజ్ఞాభిమానోన్నతాః
ఖ్యాతస్వం విభవైర్యశాంసి కవయో దీషు ప్రతన్వన్తి నః।
```

ఇత్థం మానధనాతిదూరముభయోరప్యావయోరన్వరం యద్యస్మాసు పరాజ్ముఖో =సి వయమప్యేకాన్హతో నిఃస్పృహః ॥ >గి॥

6 Description of a dialogue between an ascetic and a king: You are a king; we also, through service to our Teacher, have been uplifted in wisdom. You are famous by your wealth; our successes are broadcast in all directions by the learned. Thus, there is a great difference between us regarding honor and wealth. If you are indifferent towards us, we also are perfectly dispassionate towards you.

රාම = ascetic

నృపతి = king

సంవాద = dialogue

వర్గనం = description

త్వం = you

రాజా = king

వయం = we

ఆపి = also

ఉపాసిత = serving

က်လံ = teacher

ప్రజ్ఞా = wisdom

అభిమాన = pride

ఉన్నతాః = elevated

ఖ్యాత<u>స</u>్యం = famous, you

విభ్వేర్య శాంసి = by wealth and success

కవయః = the learned

దిక్షు = in all directions

ప్రతన్వన్తి = spread

నః = our

පුම්o = thus

మాన = honor

ధన = riches

అతిదూరం = great

```
aభီသား = two
అపి = even
ಆನಮ್ಯಾ = of us
అనరం = difference
သံပ် = if
မေဘဲွည် = to us
పరాజ్ముఖః = disregard
అసి = you
వయం = we
అపి = also
ఏకానత: = perfectly
నిఃస్పృహ్ణ = indifferent
అర్థానామీశిషే త్వం వయమపి చ గిరామీశ్మహే యావదర్థం
తూరస్వం వాదిదర్పవ్యపశమనవిధావక్షయం పాటవం నే ।
సేవన్తే త్వాం ధనాఢ్యా మతిమలహతయే మామపి శ్రోతుకామా
ಮಯ್ಯು ವ್ಯಾನ್ಥಾ ನ ತೆ ಪೆತ್ತ್ವಯ ಮಮ ನಿತರಾಮೆವ ರಾಜನ್ನ ನಾನ್ಥಾ ॥ > 2 ॥
```

You are the master of wealth; we are also masters of words. You are brave; we are ever skilful in subduing the pride of debaters. The rich serve you; we are served by those who would study scriptures to purify the mind. If you show no regard for me, I have none for you either.

```
అర్థానామీశిషే = lordship over wealth

త్వం = you

వయమపి = we also

చ = and

గిరామీశ్మహే = lords of speech

యావదర్ధం = in all senses

శూరస్వ్వం = hero, you are

వాది = debaters

దర్ప = pride

వ్యవశమనవిధౌ = subduing

అక్షయం = unfailing
```

```
ဆဲုမည္ = skill
నః = our
సేవనే = serve
త్యాం = you
ధనాథ్యా = wealthy
మతి = mind
మల = impurities
ဘမတ် = to destroy
మామపి = me too
శ్లోతుకామా = desirous of learning
mayi in me
అపి = also
පබු = regard
\delta = not
ತೆ = to you
ವೆಠ್ = if it be
စ္သေယ = in you
ಮಮ = my
నితరాం = absolutely
ఏవ = quite
రాజన్ = o king
ననాస్తా = no regard
వయమిహ పరితుష్టా వల్కరైస్త్వం దుకూలైక
సమ ఇవ పరితోషో నిర్విశేషో విశేషః ।
స తు భవతు దరిద్రో యస్య తృష్టా విశాలా
మనసి చ పరితుష్టే కో≥ర్థవాన్కో దరిద్రః ॥ ౫౩॥
```

We are content to wear tree-barks for clothes, and you with rich dresses; but the contentment is alike, and the difference is not significant. He whose desires are numerous is indeed poor. If contentment is in the mind, then who is rich or poor?

వయం = we

```
ခွဘ် = here
పరితుష్టా = satisfied
వల్క్రాలె: = tree-bark as clothes
త్వం = you
దుక్తూలె: = rich dresses
సమ = similar
ఇవ = as if
పరితోషః = satisfaction
నిర్విశేషః = no difference
విశేష: = difference
స = he
ණ = indeed
భవతు = is
దర్ధికి = poor
စ္ခ်ဥ္ထာ = desire
ವಿಕ್ಲ್ = great
మనసి = in mind

    \Delta = and

పరితుష్టే = contented
కో బర్ధవాన్కు: = who rich, who
దర్ధి = poor
ఫలమలమశనాయ స్వాదు పానాయ తోయం
ష్టితిరపి శయనార్థం వాససే వల్కలం చ।
నవధనమధుపానభ్రా<u>న</u>పర్వేస్గ్రియాణాం
అవినయమనుమన్తుం నోత్సహే దుర్జనానామ్ ॥ 🛪 🛭
```

Enough for us are fruits for food, tasty water to drink, the earth for a bed, and tree-barks for dress. I have no taste for the immodesty of the wicked, deluded by drinking the wine of wealth.

ఫలమలమశనాయ = fruits to eat స్వాదు = tasteful పానాయ = to drink

```
తోయం = water
క్షితిరపి = also earth
శయనార్థం = to sleep on
ar i る i o dress
သံပ<sub>ို</sub>- စဝ = tree-barks
చ = and
నవ = new
దన = riches
మధుపాన =drinking intoxicant wine
భాన =deluded
సర్వేన్స్రియాణాం = all senses
అవినయం = disrespect
అనుమన్మం = to approve
\delta = not
ఉత్సహే = enthused
దుర్జనానాం = of the wicked
అశీమహి వయం బిక్షామాశావాస్తో వసీమహి 1
ಕಯಾಮಪಾ ಮహಿపృష్టే కుర్వీమహి కిమీశ్వరై: ॥ メメ॥
```

We shall eat from the begging of alms; we shall wear the sky for clothing; lie down on the earth for a bed; why bother with the rich?

```
అశీమహి = let us eat
వయం = we
భివాం = alms
ఆశావాసి: = the sky for clothing
వసీమహి = let us dress
శయామహి = let us sleep
మహీపృషే = on the earth
కుర్వీమహి = shall we have to do
కిం = what
ఈశ్వంది: = with the rich
```

```
న నటా న విటా న గాయకా
న చ సభ్యేతరవాదచుఞ్చవః ।
నృపమీషీతుమత్ర కే వయం
స్తనభారానమితా న యోషితః ॥ メ౬॥
```

We are not actors, nor jesters, nor singers, nor experts in debating in court, nor courtesans, to wish to meet the king.

```
\delta = not
నటా = actors
\delta = not
ವಿಟ್ = jesters
\delta = not
గాయకా = singers
\delta = not
ಶ = and
సభ్యేతరవాదచుఞ్చవః = experts in disputations
న్నపం = king
ఈక్షితుం = seeing
\vec{S} = who
వయం = we
స్థనభారానమితా = seductive mistresses
\delta = not
యోషితః = desiring
విపులహృదయైరీశైరేతజ్జగజ్జనితం పురా
విధృతమపరైర్లత్తం చాన్హైర్విజిత్య తృణం యథా ।
ఇహ హి భువనాన్యన్యే ధీరాశ్చతుర్లశ భుజ్ఞతే
కతిపయపురస్వామ్యే పుంసాం క ఏష మదజ్వరః ॥ 🗷 ।।
```

In days of yore, these kingdoms were created by kings with generous hearts, ruled by others, and conquered or squandered like straw by still others. Some heroes even now enjoy everything in the universe. Why then this inordinate pride

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

of ruling over a few towns?

သီသွံုပ = great

హృదయైః = hearted

<del>ধ</del>ুৱঃ =by the kings

ఏతత్ = this

జగత్ = world

జనితం = made

పురా = in ancient times

విధృతం = ruled

అప్పై: = by others

దత్తం = given away

చ = and

అన్యెః = by others

విజిత్య = conquered

ချိခ္ခစ္ = like grass

ထံစုာ = just as

ခွဘ် = here

హి = indeed

భువనాని = worlds

అన్యే = others

ధీరాం = heroes

చతురశ = fourteen

భుజ్ఞాతే = enjoy

కతిపయ = for what then

ప్రర = towns

స్వామ్యే = sovereignty over

ည်းဝင်္က = men

క = who

ఏష = this

మద = arrogance

జ్వరః = feverish

```
అథుక్తాయాం యస్యాం క్షణమపి న జాతం నృపశతః
భువస్తస్యా లాభే క ఇవ బహుమానః క్షితిభృతామ్ ।
తదంశస్యాప్యంశే తదవయవలేశే≥పి పతయో
విషాదే కర్తవ్యే విదధతి జడాః ప్రత్యుత ముదమ్ ॥ メ౮॥
```

The earth has not been left unenjoyed, even for a moment, by hundreds of rulers. Will its acquisition then bring any honor to any king? The dull-witted, instead of grieving, are joyous in owning even the most trifling fraction of it.

కర్తమ్యే = in duty

```
విదధతి = give \& a = stupid ప్రత్యుత = on the contrary \& b = stupid ప్రత్యుత = on the contrary \& b = stupid \& b = stup
```

The earth is a mere clod rimmed by water. Even the whole of it is but an atom. Hosts of kings enjoy it after fighting for it a hundred times. With their paltry and mean minds they may or do give; for it is not strange to them. But despicable are the men who would beg from them petty riches.

```
သျှစ် = clay
ងំខ្លះ = lump
ಜಲ = water
రేఖయా = by a ring of
వలయితః = surrounded by
సర≲ః = all
ఆపి = even
అయం = this
る数 = not even
ಅಣು: = an atom
స్వాంశీకృత్య = fractioned it themselves
රු = that
ఏవ = too
సంగర = battle
න්ම = hundreds
రాజ్ఞాం = of kings
රු = many
భుజ్ఞుతే = enjoy
ತೆ = thev
```

```
దద్యు: = may give
దదతః = do give
မာ္မွဴဆာ = or
So = what
అపరం = else
క్షుద్ధా = cheap
ර්∂ූ = poor
భృశం = strange
သ်လည် = men
అదమాన్ = mean
ధనకణాన్ = paltry coins
వాఞ్స్టన్గి = beg
తేభ్య: = on them
అపి = also
ಮೆ = who
స జాతః కో≥ప్యాసీన్మదనరిపుణా మూర్ద్ని ధవలం
కపాలం యస్యోప్పెర్వినిహితమలంకారవిధయే 1
నృభి: ప్రాణత్రాణప్రవణమతిభి: కైశ్చిదధునా
నమద్బిః కః పుంసామయమతులదర్పజ్వరభరః ॥ ౬౦॥
```

His birth is worthwhile indeed, whose death provides his white skull as an ornament on the head of Shiva, Cupid's enemy. Men engrossed in protecting their own lives, flatter others showing immoderate pride,

```
to what purpose?
```

```
స = he
జాతః = born
కః = who
అపి = even
ఆసీత్ = placed
మదనరిపుణా = by Shiva(enemy of Madana/Cupid)
మూర్ని = on the head
```

```
ధవలం = white
కపాలం = skull
యస్య = whose
ಈವು = high
వినిహితం = held
అలంకారవిధయే = like an ornament
၁ ချစ်း = by men
ည်း = life
ුමුත = limb
ప్రవణ = preserving
మతిభిః = by those who think of
ైకెశ్సిద్ = by them
అధునా = nowadays
నమద్బి: = adored
కి = who
ည်း = person
అయం = this
అණව = incomparable
దర్ప = pride
జ్వర =fever
భరః = afflicted with
ಮನಃಸಮ್ಬಾಧನನಿಯಮನಮ ।
పరేషాం చేతాంసి ప్రతిదివసమారాధ్య బహుధా
ప్రసాదం కిం నేతుం విశసి హృదయ క్లేశకలితమ్ ।
ప్రసన్నే త్వయ్యన్హః స్వయముదితచిన్హామణిగణో
వివిక్తః సంకల్పః కిమభిలషితం పుష్యతి న తే ॥ ౬౧॥
```

#### Control of Mind by Wisdom:

Winning the favors of others is hard; why then does your heart seek to appease the minds of others? With inward tranquillity and abstaining from social intercourse, wise thought will arise in you spontaneously; and should you wish for anything what will you not acquire?

మనః = mind

సమ్బోధన = inculcating wisdom

నియమనం = control

పరేషాం = of others

చేతాంసి = minds

ప్రతిదివసం = every day

ఆరాధ్య = supplicating

ၿသဴာ႖ာ = in various ways

ప్రసాదం = grace

so = why

నేతుం = to secure

విశసి = enter

ဘာျှငံလာ = heart

కైశకలితం = fraught with pain

ప్రసన్నే = contented

త్వయ్యన్హ్ = in your inner self

స్వయం = by itself

⇔ධීජ =arising

చిన్నామణి = gems of thoughts

గణః = many

వివిక్షః = in solitude

సంకల్ప: = wish

So = whatever

అభిలషితం = wished for

పుష్యతి = nurture

 $\delta = not$ 

ತೆ = they

పరిభ్రమసి కిం ముధా క్వచన చిత్త విశ్రామ్యతాం స్వయం భవతి యద్యథా భవతి తత్తథా నాన్యథా I

అతీతమననుస్మరన్నపి చ భావ్యసంకల్పయన్

నతర్కితసమాగమాననుభవామి భోగానహమ్ ॥ ౬౨॥

Oh Mind! Why do you wander about in vain? Rest somewhere. Whatever happens is bound to happen, of itself, not otherwise. Thus not recalling the past, nor planning for the future, I experience the joys that come, without question.

```
పరిభమసి = wander
so = why
ည်း = mind
క్వచన = somewhere
ඩඡූ = mind
విశ్రామ్యతాం = for rest
స్వయం = yourself
သံထို့စာ = whatever
భవతి = happens
ඡුණ = that thus
నాన్యథా = not otherwise
అම්ඡ = past
మననుస్మరన్నపి = mental memories recalled
చ = and
భావ్య = future
సంకల్ప్రయన్ = desiring
నతర్కిత = without debating
సమాగమాన్ = coming on their own
అనుభవామి = experience
భోగాన్ = enjoyments
అహం = I
ఏతస్మా ద్వి రమేన్ద్రియార్థ గహనాదాయాసకాదాశ్రయ
శ్రేయోమార్గమశేషదు:ఖశమనవ్యాపారదక్షం క్షణాత్ ।
స్వాత్మిభావముపైహి సంత్యజ నిజాం కల్లోలలోలాం గతిం
మా భూయో భజ భజ్గురాం భవరతిం చేతః ప్రసీదాధునా ॥ ౬૩॥
```

Therefore, refrain yourself from the perilous maze of sense-objects. Take to the path of supreme welfare that can, in a moment, remove all sorrows. Reach the state of your True Self. Abandon the wavelike agitation and change. Do not cling

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

to the transitory joys of the world, and now seek the tranquillity of the mind.

သမ္မသည့် = therefore

విరమ = turn away

ဆည္ကိုထာင္စု = senses

ก้ราลอื่ = complex

ఆయాసకాత్ = wearisome

පුද්ර = shelter

శ్రేయోమార్గం = way of supreme welfare

මබ්ష = total

ည်းఖ = sorrow

శమన = relief

ವ್ಯಾ పార = affairs

దక్షం = capable of

క్షణాత్ = in a moment

స్వాత్మీభావం = status of own Self

ఉ್ದಾಪಿ = reach

సంత్యజ = give up

నిజాం = your own

కట్ట్ల = wave

စီဴဗာ၀ = agitated

గతం = movement

మా = do not

భာသား = again

భజ = seek

စုံမွာဇာဝ = transitory

భవరతిం = mundane pleasures

చేతః = mind

ప్రసీదాధునా = be calm now

మోహం మార్జయ తాముపార్ణయ రతిం చన్గ్రార్గచూడామణౌ

చేతః స్వర్గతరజ్గిణీతటభువామాసఙ్గమఙ్గీకురు ।

కో వా పీచిషు బుద్బుదేషు చ తడిల్లేఖాసు చ శ్రీషు చ

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

జ్వాలాగ్రేఘ చ పన్నగేఘ చ సుహృద్వర్గేఘ చ ప్రత్యయ။ ೬೪ ॥

Clear up all misperception; worship the One in whose crown the gem is

the crescent. Situate yourself on the banks of the celestial river,

Ganga. How can you rely on waves or bubbles, flashes of lightning,

fickle fortune, flames of fire, serpents, or hosts of friends?

మోహం = delusion

మార్థయ = cleanse

ಶ್o = them

ఉపార్ణయ = acquire

ර්මං = liking

చన్నార్త = half-moon, crescent

చూడామణౌ = gem on the crown(head)

చేతః = mind

స్వర్థ = heaven

ජරසූ්ಣ් = river

ඡ්භ = banks

భువాం = places

ఆస్థం = attachment

అఙ్జీకురు = accept

కః = who

ವ್ = or

వీచిషు = waves

ພద్బుదేఘ = bubbles

చ = and

తడిలైేఖాసు = flashes of lightning

න් = and

శ్రీషు = wealth

ජ = and

జ్వాలాగేషు = flames of fire

చ = and

పన్నగేషు = serpents

Oh Mind! do not dwell on the thought of the capricious goddess of fortune, whose nature resemble the courtesan at the beck and call as the king moves his eyebrows. Clad in rags, and standing at the doors in the streets of Varanasi, let us beg for alms with our hands as bowls.

చేతశ్చిన్లయ = O heart, think మా = do not రమాం = goddess of fortune సక్పద్ =even once ఇమాం = this မဘဲလာစီ = wandering ఆస్త్రా = haunt మాపాల = king భ్రకుటీ = eyebrow కుటీ = wrinkle విహరణ = moving వ్యాపారపణి = business of ఆజ్ఞనాం = street women కన్డాకఞ్చుకినః = ragged garments ప్రవిశ్య = entering భవన = house ದ್ವಾರಾಣಿ = doors వారాణస్ట్రీ: = in Varanasi

అథ్యాపజ్స్లిషు = in the streets

```
పాణి = hand
పాత్ర = vessel
పతితాం = placed
భిశాం = alms
అపేశామహే = expect
అగ్రే గీతం సరసకవయః పార్శ్వయోర్డాష్టిణాత్యాః
పశ్చాప్లీలావలయరణితం చామరగ్రాహిణీనామ్ I
యద్యస్త్వేవం కురు భవరసాస్వాదనే లమ్పటత్వం
నో చేచేృతః ప్రవిశ సహసా నిర్వికల్పే సమాధౌ II ౬౬II
```

If there be music playing in front of you, by your side expert poets from the South, and behind you the courtesans waving fans and shaking their bracelets with a clinking sound, then indulge unstintingly in these worldly pleasures. If not, O Mind! enter the realm of beatitude devoid of all thoughts.

```
මබී = in front
సరస = skilful
కవయః = poets
పార్య్వమో హ్ = by the side
దాక్షిణాత్యాం = from the South
పశ్సాత్ = later
లీలావలయరణితం = tinkling of moving bracelets
ವಾಮರ = fan
గ్రాహిణీనాం = women waving
ယ်င္ပိ = if
అస్తు = it be
ఏవం = thus
కురు = do
భవ = mundane
రస = essence
ఆస్వాదనే = tasting
```

```
లమ్పటిత్వం = attachment
నో చేత్ = otherwise
చేతః = mind
ప్రవిశ = enter
సహసా = absolute
నిర్వీకల్పే = transcending thought
సమాధా = meditation
ప్రాప్తాః శ్రీయః సకలకామడుఘాస్తౖతః కిం
న్యస్త్యం పదం శిరసి విద్విషతాం తతః కిమ్ I
సమ్పాదీతాః ప్రణయినో విభవైస్తౖతః కిం
కల్పస్థితాస్త్రనుభృతాం తనవస్తౖతః కిమ్ II ౬౭II
```

What if one acquires wealth that will fulfil all desires? Even stomping on the enemies' heads with one's feet? Or if riches bought friends? Or even if one's body lasts till the end of time?

```
ညှာဆွား = acquired
මුණඃ = prosperity
సకల = all
కామ = desire
దుమాః = milked
తతం కిం = what then
న్యస్థం = placed
పదం = foot
මර් about the head
విద్విషతాం = of the enemies
తతం కిం = what then
సమ్పాదీతా: = bringing
ည္တရာလာလ = friends
ဍီနာဒီ = by wealth
తతం కిం = what then
కల్పస్థితా: = last till end of world
తనుభ్పతాం = embodied beings
```

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

```
తనవు = bodies

తతు కిం = what then

భక్తిర్భవే మరణజన్మభయం హృదిస్థం

స్నేహో న బన్ధుషు న మన్మథజా వికారాంణి

సంసర్గదోషరహితా విజనా వనాన్హా

వైరాగ్యమస్తి కిమితు పరమర్థనీయమ్ ॥ ౬౮॥
```

If there be devotion in the heart and the fear of death and birth, no ties to family, nor agitation by passions; when there is the solitude of uninhabited forests, and dispassion, what gain can be better than this?

```
భక్తి: = devotion
భవే = in Shiva
మరణ = death
జన్మ = birth
భయం = fear
హృదిస్థం = in the heart
ာိ်္သည်း = attachment
5 = not
బన్గుషు = towards kinspeople
\delta = not
మన్మథజా = born of lust
వికారాః = passions
సంసర్థ = company
దోప = fault
రహీతా = devoid
ವಿಜನ್ = without people
వనాన్హా = in forest
వైరాగ్యం = dispassion
అస్తి = is
So = what
පූණ = beyond this
పరమర్థనీయం = of supreme value
```

```
తస్మాదనన్తమజరం పరమం వికాసి
తద్బ్రహ్మ చిన్తయ కిమేభిరసద్వికల్పై: I
యస్యానుషజ్లీణ ఇమే భువనాధిపత్య-
భోగాదయః కృపణలోకమతా భవన్తి II ౬౯ II
```

Therefore, meditate on the infinite, ageless, supreme, luminous Reality. Why these false thoghts about the unreal? The sovereignty over the world, with its accompanying pleasures, will appear as the desires of the petty-minded when compared to the pursuit of Reality.

```
తస్మాద్ = therefore
అననం = infinite
⊌සරං = ageless
పరమం = supreme
వికాసి = effulgent
తద్ = that
ညညာ = Reality
చిన్నయ = meditate
So = what
၌ = by these
అనద్ = unreal
వికలెస్ట్లి = mental agitation
యస్య = whose
అనుషఙ్లిణః = associating
න් = these
భువన = world
అధిపత్య = sovereignty
భోగాదయః = such enjoyments
కృపణలోకమతా = desires of pitiable men
భవన్ని = become
పాతాలమావిశసి యాసి నభో విలఙ్య
దిఙ్మణ్లలం భ్రమసి మానస చాపలేన।
```

ఖాన్హ్యాపి జాతు విమలం కథమాత్మనీనం న బ్రహ్మ సంస్మరసి నిర్వృతిమేషి యేన ॥ ౭ం॥

With such a fickle mind, you will enter the nether worlds one moment, fly to the limits of the sky, or wander in all directions. Why, in a floundering manner even, do you not meditate on that Transcendent Truth, of the nature of perfection of your true Self?

ဆဲုနှစ္ = netherworld

ఆධීන්තී = enter

**యా**సి = go

నభః = skies

విలఙ్య = crossing beyond

దిజ్మణలం = spheres of all directions

భమసి = wander

మానస = mind

చాపలేన = fickle

భైన్యాపి = even mistakenly

జాతు = become

విమలం = pure

కథం = how

ఆత్మసీనం = in the Self

న = not

బ్రహ్మ = highest Truth

సంస్మరసి = remember well

నిర్వృతిం = supreme detachment

ఏషి = reach

ಮೆನ =by which

నిత్యానిత్యవస్తువిచార: ।

కిం వేదైః స్మృతిభిః పురాణపఠనైః శాస్త్రైర్మహావిస్తరైః

స్వర్ధగ్రామకుటీనివాసఫలమై: కర్మక్రియావిభ్రమై: ١

ముక్త్వైకం భవదుఃఖభారరచనావిధ్వంసకాలానలం

స్వాత్మానన్లపదప్రవేశకలనం శేషైర్వణిగ్వృత్తిభిঃ ॥ ८०॥

#### 8. Discrimination of the Immutable from the Mutable:

Of what use is the study of Vedas, scriptures, mythology, the extensive codes, and the bewildering labyrinth of rituals which promise a passage to heaven, which is but a hamlet of hutments? The only way to destroy the burden of life's sorrows like the apocalyptic fire, is that which lets you enter the beatitude of self-ralisation. All else is but bartering

for profit! నిత్య = immutable అనిత్య = mutable

వస్తు = essence

ವಿವ್**ರ**ಣ = discrimination

\$o = how much

వేదై: = by vedas

స్పృతిభిః = by smritis

పురాణ = puranas

పఠనె: = by studying

శాస్త్రి: = by shastras

మహావిస్తరె: = of immense

స్వర్గ = heaven

గ్రామ = village

కుటీ = hut

నివాస = resting place

ఫలదైః = resulting from

కర్మక్రియావిఖ్లమైః = by mazes of ceremonials

ముక్స్ట్ = freeing

ఏకం = one

భవ = life cycles

ည်းఖ = sorrow

නුර = burden

రచనా = condition

విధ్వంస = destruction

§ = time

```
అనలం = fire

స్వాత్మ = one's own Self
అనన్న = bliss
పద = place
ప్రవేశ = entrance
కలనం = way
శేషై: = everything else
వణిగ్యృత్తిభి: = traders' attitude
యతో మేరు: శ్రీమాన్ని పతతి యుగాన్హాగ్ని వలిత:
సముద్రా శుష్యన్తి ప్రచురమకరగ్రాహనిలయా: ।
ధరా గచ్ఛత్యన్తం ధరణిధరపాదైరపి ధృతా
శరీరే కా వార్తా కరికలభకర్ణాగ్రచపలే ॥ ఒ౨॥
```

When the majestic Meru moutain collapses in the fire of the cosmic conflagration; when the oceans, in which reside numerous sharks and other aquatic animals, dry up; when the earth, even though supported by mountains, meets its end; what can you say about this body, which is only as steady as the ear-tip of a baby elephant!

```
యతః = from where
మేరుః = mount Meru
శ్రీమాన్ = of great fame
నిపతతి = falls down
యుగాన్హ = at the end of a time cycle
ఆగ్ని = fire
వలితః = surrounded by
సముద్రా = seas
శుష్యన్హి = dry up
ప్రచుర = replete
మకర = crocodiles
గ్రాహ = sharks
నిలయాః = homes
ధరా = earth
```

```
గచ్చతి = goes
అన్యం = end
ර්ස් = earth
\Delta \delta = holding
ಶ್ = by the feet
అపి = also
ధృతా = held
න්රීට් = body
S^{\circ} = what
ವ್ = news
కరీకలభ = young elephant
కర్ల = ear
මූර් = tip
చపే = unsteady
గాత్రం సంకుచితం గతిర్విగలితా భ్రష్టా చ దన్నావలిః-
దృష్టిర్నశ్యతి వర్ధతే బధిరతా వక్ర్తం చ లాలాయతే।
వాక్యం నాద్రియతే చ బాన్గవజనో భార్యా న శుశ్రూషతే
హా కష్టం పురుషస్య జీర్ణవయసః పుత్రో \ge ప్యమిత్రాయతే \parallel \approx3\parallel
With feeble limbs, unsteady movements, teeth that have fallen off,
```

With feeble limbs, unsteady movements, teeth that have fallen off, poor eye-sight, worsening deafness, drooling mouth,; with relatives disregarding what you say, the wife offering no help, the son turning hostile, such, alas! are the miseries of senility. రాత్రం = limbs సంకుచితం = shrivel గతింది = walking పిగలితా = unsteady ప్రష్టా = useless మ = and దన్నావలింది = rows of teeth దృష్టింది = eyesight నశ్యతి = lost పరతే = increases

```
ၿပိုဝိဇာ = deafness
వక్రం = mouth
చ = and
စာစာထံခ် = slobbers
వాక్యం = speech
\delta = not
అద్దియతే = valued
చ = and
బాన్లవజనః = relatives
భార్యా = wife
శుశ్రూషతే = offer service
హ్ = alas
కష్టం = misery
သုံလည်လွံ = man's
ෂ්රූ = old
వయసః = in years
పుత్రః = son
అపి = also
అమిత్రాయతే = becomes unfriendly
వర్ణం సితం ఝటితి వీక్ష్య శిరోరుహాణాం
స్థానం జరా పరిభవస్య తదా పుమాంసమ్ ।
ఆరోపితాస్థిశతకం పరిహృత్య యాన్షి
చణ్డాలకూపమివ దూరతరం తరుణ్య: ॥ ८४॥
```

When hair grows white on a man's head, indicating the disconcert of senility, young women run away from him, like the outcastes' well encircled with bones!

```
వర్ణం = color
సీతం = white
రుటితి = instantly
పీష్య = seeing
శరోరుహాణాం = on the head
```

```
స్టానం = condition
ಜರ್ = old age
పరిభవస్వ = caused by
න්ක = then
పుమాంసం = man's
ఆరోపిత = characterised by
මදී = bones
శతకం = hundreds
పరిహృత్య = abandoning
యాన్తి = go
చణ్రాల = least respected
కూపం = well
ఇవ = as if
దూరతరం = far away
తరుణ్య: = youthful
యావత్స్వస్థమిదం శరీరమరుజం యావజ్జరా దూరతో
యావచ్చేన్స్రియశక్తిరప్రతిహతా యావత్థయో నాయుషః ।
ఆత్మశ్రేయసి తావదేవ విదుషా కార్యః ప్రయత్నో మహాన్
సందీప్తే భవనే తు కూపఖననం ప్రత్యుద్యమః కీదృశః \| e 	imes \|
```

As long as this body is healthy and free of infirmity, as long as senility is distant, as long as the faculties have not lost their vigor, as long as life is not enfeebled, till then should the wise ones make great efforts to reach the supreme goal of life. For what is the use of digging a well when the house is on fire?

```
యావత్ = as long as
స్వస్థం = free from disease
ఇదం = this
శరీరం = body
అరుజం = decrepitude
యావత్ = as long as
జరా = old age
```

```
దూరతః = far off
యావత్ =as long as
చ = and
ఇస్ట్రియ = organs
శక్తి: = strength
అప్రతిహతా = unaffected
యావత్ = so long as
క్షయః = decay
\delta = not
అయుష်း = life
ఆత్మశేయసి = for one's own supreme welfare
తావత్ = till then
ఏవ = alone
သည် = wise
కార్యః = deeds
ည္ခံထာမည္း = efforts
మహాన్ = great
ာ်ဝင်္ကြံ = on fire
భవనే = house
తు = indeed
కూప = well
ఖననం = digging
ప్రత్యుద్యమః = setting about
కీదృశ: = what avails
తపస్యన్య: సన్య: కిమధినివసామ: సురనదీం
గుణోదారాన్గారానుత పరిచరామః సవినయమ్ ।
పిబామః శాస్త్రాఘానుత వివిధకావ్యామృతరసాన్
ನ ವಿದ್ದುಃ ಕಿಂ ಕುರ್ರ್ನಃ ಕಠಿಪಯನಿಮೆಘಾಯುಷಿ ಜನೆ || ខ\succeq ||
```

Shall we live ascetically on the banks of the heavenly river, or serve humbly our virtuous wives? Shall we drink at the streams of scriptures or the nectarine poetry? With a life-span of a few eye-winks, we do not

```
know what action to take!
తపస్యన్థః = austerities
సన్య: = practising
So = what
မာဓီನಿသင်္ဘာသား = live
సురనదీం = heavenly river
గుణోదారాన్ = virtuous
దారానుత = wives
పరిచరామః = serve
సవినయం = humbly
పిబామః = drink
శాస్త్రాఘానుత = currents of scripture
వివిధ = varied
కావ్య = poetry
అమృత = nectar
రసాన్ = essence
\delta = not
విద్మ: = know
So = what
కుర్మ: = do
కతిపయ = few
నిమేష = twinkling of an eye
ಅಯುಷಿ = longevity
සබ් = people
ದುರ್ರಾಧ್ಯಾ ತ್ಪಾಮಿ ತುರಗವಲವಿತ್ತಾಃ ೩ ತಿಮಜ್
వయం చ స్థూలేచ్ఛా: సుమహతి ఫలే బద్ధమనసః ।
జరా దేహం మృత్యుర్హరతి దయితం జీవితమిదం
సఖే నాన్యచ్చ్రేయో జగతి విదుషో உన్యత్ర తపసః ॥ ౭౭॥
```

Thease earthly rulers are difficult to please and fickle-minded like the horse, and we have strong desires, and intent on huge gains. Senility gnaws away the body and death steals this dear life. Oh Friend! for the

wise nothing is as salutary as austerities.

దురారాధ్యాః = hard to please

చ = and

అమీ = these

ණරර = horse

ವಲವಿತ್ತಾಃ = restless minds

క్షితిభుజు: = rulers og the earth

వయం = we

න් = and

స్థూలేచ్చాঃ = ambitious

సుమహ $\theta = vast$ 

ఫేలే = gain

బద్ధమనసః = mind bent on

జరా = old age

దేహం = body

మృత్యుః = death

హరతి = takes away

దయితం = dear

జీవితం = life

ఇదం = this

సఖే = oh, friend

 $\delta = not$ 

అన్యత్ = other

ဍီထား = good

జగతి = in the world

ခြင်္ကသုံး = wise

అన్వత, = except

తపసః = austerities

మానే మ్లాయిని ఖజ్జీతే చ వసుని వ్యర్థే ప్రయాతే $\geq$ ర్థిని

န်ံ့ జే బన్గుజనే గతే పరిజనే నష్టే శనైర్యావనే।

యుక్తం కేవలమేతదేవ సుధియాం యజ్జహ్ను కన్యాపయః-

# పూతగ్రావగిరీన్పకన్దరతటీకుజ్జో నివాసః క్వచిత్ ॥ ౭౮॥

When honor declines, riches squandered away, flatterers depart, the circle of friends dwindles, attendants leave, and slowly the youth is spent, the wise have only one proper way left to follow—make a home somewhere on the side of a valley in the Himalayas, whose rocks have been made holy by the water of the Ganges.

```
మానే = honor
మ్లాయిని = faded
ఖణ්ම් = ruined
න් = and
వ్యర్థే = wasted
ప్రయాతే =gone
පරුධ = favors
ន្នំនី = dwindled
బనుజనే = friends
ර්ම් = departed
పరిజనే = dependents
నెష్టే = destroyed
శనిః = slowly
యౌవనే = youth
యుక్తం = proper
సుధియాం = wise
యత్ = which
జహ్ను కన్యా = Ganga river (daughter of Janhu)
పయః = water
పూతగ్రావ = purified
గిరీన్ల్లో = chief among mountains (Himalaya)
కన్గర = valley
ඡඪ් = on the side
රානූ = grove
```

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

```
నివాసః = shelter
క్వచిత్ = somewhere
రమ్యాశ్చన్నమరీచయస్త్పణవతీ రమ్యా వనాన్హఃస్థలీ
రమ్యం సాధుసమాగమాగతసుఖం కావ్యేషు రమ్యాః కథాః I
కోపోపాహితబాష్పబిన్దుతరలం రమ్యం ప్రియాయా ముఖం
సర్వం రమ్యమనిత్యతాముపగతే చిత్తే న కిఞ్చిత్పునః II ౭౯ II
```

Enchanting are the moonbeams and the verdant outskirts of the forest; delightful is the company of the wise, and the poetry of stories; charming is the beloved's face gleaming in tears of indignation; all is fascinating, except when the mind realises the transience of it all.

```
రమ్యాః = delightful
చన్న = moon
ည်ဝီဆလား = rays
తృణవతీ = grassy plots
రమ్యా = delightful
వనా\underline{\lambda}ిస్టల్లో = in the forests
రమ్యం = delightful
ဘဲံံထံ = saint
సమాగమాగత = company of
సుఖం = joy
కావ్యేఘ = in poetry
రమ్యాః = delightful
కథాం: = stories
కోప = anger
a်္ဘညာမှ = covered
బాష్ప = water (tears)
బిన్లు = drops
తరలం = swimming
రమ్యం = delightful
ప్రియాయా = of the beloved
ည္သာစ္ = face
```

```
సర్వం = all

రమ్యం = delightful
అనిత్యతాం = evanescent
ఉపగతే = gone
చిత్తే = in the mind
న = not
కిళ్ళుత్ = nothing
పునః = again

రమ్యం హర్మ్యతలం న కిం వసతయే శ్రావ్యం న గేయాదికం
కిం వా ప్రాణసమాసమాగమసుఖం నైవాధికప్రీతయే ।
కింతు ఖాన్తపతఙ్ధపతపవనవ్యాలోలదీపాజ్కుర-
చ్యాయాచఞచ్చలమాకలయ్య సకలం సన్హే వనాన్తం గతాః ॥ ౮ం॥
```

Living in a palace is pleasant, is it not? Or listening to music with its accompaniments? or the company of women, as dear as life? But wise persons have taken to forest life, having realised that these are as fickle as the shadow of a flickering flame on the fluttering wings of a delirious moth.

```
రమ్యం = pleasurable

హర్మ్యతలం = palace

న = not

కిం = is it

వసతయే = to live

శ్రావ్యం = pleasant to listen to

న = not

గేయాదికం = music with accompaniments

కిం = is it

వా = or

ప్రాణ = life

సమాసమాగమసుఖం = joy of woan's company

న = no

ఏవ = in fact
```

```
පධීජ = much
ప్రీతయే = pleasing
కింతు = but
భాన్త = hovering
పతఙ్ఞ = moth
ప్ష = wing
పవన = wind
వ్యాలోల = shaken
దీపాజ్కురత్ = flame of a lamp
చాయా = shadow
చక్కులం = unstable
ఆకలయ్య = having understood
సకలం = all
సన్య: = wise ones
వనానం = to the forest
గతాః = gone
శివార్చనమ్ ।
ఆసంసారాత్ర్మిభువనమిదం చిన్వతాం తాత తాదృ-
జ్నైవాస్మాకం నయనపదపీం శ్రోత్రమార్ధం గతో వా ।
ಮಾ≥ಯಂ ధತ್ತೆ ವಿషయకరిణీగాఢగూఢాభిమాన-
షీబస్యాన్మకరణకరిణః సంయమానాయరీలామ్ ॥ ౮౧॥
```

### 9 Worship of Shiva

My son! Since creation, in our search in all the three worlds, we have not seen nor heard anything that can act like a trap to control the mind, deeply and inexplicably infatuated with sensuality, like an elephant wildly excited by the female elephant.

```
శివార్చనం = worship of Shiva
ఆసంసారాత్ = from the very beginning of creation
త్రిభువనం = three worlds
ఇదం = this
చిన్నతాం = searching
```

```
తాత = oh dear!
తాదృక్ = like that
\delta = not
ఏవ =even
అస్మాకం = our
నయనపదవీం = in sight
శ్రోత్రమార్ధం = in hearing
గతః = gone
ವ್ = or
యః = who
అయం = this
රම් = gives
విషయకరిణీ = arousing sensuality
గాడగూడ = mysterious, and deep
అభిమాన = pride
&ໍ່ພ×ັ່ງ = enraged
అన్హకరణకరణః = infatuating
సంయమ = control
ಆನ್ಯ = elephant trap
စီဗာဝ = play
యదేతత్స్వచ్చన్గం విహరణమకార్పణ్యమశనం
సహార్యై: సంవాసః శ్రుతముపశమైకవ్రతఫలమ్ 1
మనో మన్దస్సనం బహిరపి చిరస్యాపి విమృశన్
ನ ಜಾನೆ ಕ್ರೌಸ್ಟ್ ಪರಿಣಠಿರುದಾರಸ್ಯ ತಪಸಃ ॥ \sigma ೨॥
```

The vows of roaming freely, eating pure food, associating with holy persons, and cultivating spiritual wisdom, yields only the fruit of a peaceful mind. Even after prolonged contemplation, I fail to understand that such lofty austerities can control the mind and lead it to peace.

యత్ = which ఏతత్ = this స్వచ్ఛన్దం = one's own free will

```
విహరణం = wandering
అకార్పణ్యం = without meanness
అశనం = eating
సహ = with
පුට්දීඃ = holy
సంవాసః = company
వృతం = vedic wisdom
ఉపశమ = cessation of worries
ఏకవ్రత = sole vow
သုံ့စဝ = result
మనః = mind
మన్దస్పన్గం = restrained
బహిః = external
ఆపి = also
చిరస్వ = long time
అపి = also
విమృశన్ = thoughtfully
5 = not
జానే = know
కస్య = whose
ఏప = this
పరిణతిః = cosummation
ఉదారస్య = noble
తపసః = austerities
జీర్లా ఏవ మనోరథాశ్చ హృదయే యాతం చ తద్యౌవనం
హన్తాజ్లేషు గుణాశ్చ వన్యఫలతాం యాతా గుణజ్జెర్వినా I
కిం యుక్తం సహసాభ్యుపైతి బలవాన్కాలః కృతాన్తో ఒకమీ
హా జ్ఞాతం మదనాన్తకాశ్ర్రీయుగలం ముక్త్వాస్త్రి నాన్యా గతిః ॥ \sigma3॥
```

The fantasies of the heart are exhausted; youth has also left the body. Alas! Virtues have proven barren for lack of discriminating admirers. The mighty, unforgiving, all-consuming Death is gathering

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

speed. What is the proper action? Alas! there is no way other than to surrender oneself at the feet if Shiva.

```
జీరా = worn out
ఏవ = verily
మనోరథాః = fantasies
చ = and
ဘာရထိ = in the heart
యాతం = gone
చ = and
ඡම් = that
యౌవనం = youth
హన్మ = alas!
అజేఘ = in the body
ර්ූ = virtues
න් = and
వన్న = barren
သုံ့စစာ၀ = fruit
యాతా = gone
గుణజ్ఞే: = those who appreciate virtue
ವಿನ್ = without
So = what
యుక్తం = proper
సహసా = fast
មស្ស៊្វីរ៉ិមិ = coming near
బలవాన్ = powerful
కాలః = time
కృత<u>ాన్త</u>: = death
అక్షమ్ = relentless
హ్ = alas!
జ్ఞాతం = known
మదన = Cupid
```

అన్లక = destroyer

```
అజ్ఘి = foot

యుగలం = pair

ముక్తా<sub>ప్</sub> = freeing

అ<u>స్తి</u> = is

న = not

అన్యా = other

గతిం = way .83..

మహేశ్వరే వా జగతామధీశ్వరే

జనార్దనే వా జగద<u>న</u>రాత్మని I

న వస్తుఖేదప్రతిపత్తిరస్తి మే

తథాపి భ<u>క్షి</u>స్రుణేన్లుశేఖరే II ౮౪II
```

Between the great Lord of the universe, Shiva, and the innermost Self of the universe, Vishnu, there is no difference for me. However, my devotion is to Shiva, holding the crescent moon on His head.

වීఖරී = on the crown

```
స్ఫురత్స్ఫారజ్యోత్స్పాధవలితతలే క్వాపి పులినే
సుఖాసీనాః శాన్తర్వనిషు రజనీషు ద్యుసరితః I
భవాభోగోద్విగ్నాః శివ శివ శివేత్యుచ్చవచసః
కదా యాస్యామో≥న్తర్గతబహులబాష్పాకులదశామ్ II ౮×II
```

Sitting peacefully on the banks of the celestial river, in the bright scattered glow of the moonlight, when silence pervades the nights, distressed by the thoughts of birth and death, when shall we roar the names of Shiva, and reach the state of holding back tears of ecstasy?

స్పురత్స్పార = bright diffused

జ్యో = moonlight

ధవలితతే = white glow

క్యాపి = somewhere

పులినే = banks

సుఖాసీనాః = seated happily

శాన్త్రవ్యమ = soundless silence

రజనీషు = at night

ద్యుసరితః = heavenly river

భవాభోగ = miseries of birth and death

ఉద్విగ్నా ៖ = fearful

శివ శివ శివ = repeatedly calling Shiva

ෂුම = thus

ఉచ్చ = loud

వచసః = voice

కదా = when

သာဘဲႏွညး = attain

<u>ම</u>నුරුత = internal

బహుల = copious

బాష్ప = tears

ఆకుల = ecstasy

దేశాం = condition

### వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

```
వితీర్ణే సర్వస్వే తరుణకరుణాపూర్ణహృదయాణ
స్మర<u>న</u>ు సంసారే విగుణపరిణామాం విధిగతిమ్ ।
వయం పుణ్యారణ్యే పరిణతశరచ్చన్నకిరణాణ
త్రియామా నేష్యామో హరచరణచిన్లైకశరణాణ ॥ ८८॥
```

Forsaking all, with the heart full of the most tender compassion, recalling the sorrowful fate, let us spend the nights in holy forests, in the glow of the autumnal moonbeams, meditating on Siva's feet, our sole shelter.

```
ධීම්₫ = giving away
సరsన్s = all
ඡරාಣ =tender
కరుణా = compassion
పూర్ణ = filled with
హృదయాః = heart
స్మరన్య = remembering
సంసారే = cycles of creation and dissolution
ධරාස = undesirable
పరిణామాం = effects
విధిగతిం = destiny
వయం = we
သွဴာရွး = holy
මර්ඹ් g = forest
పరిణత = full
శరత్ = autumnal
చన్లు = moon
රීත ≈ = rays/beams
త్రియామా = nights
నేష్యామ =  spend
హర = Shiva
చరణ = feet
ವಿನ್ = meditation
```

ఏక = only

```
శరణాః = refuge
కదా వారాణస్యామమరతటినీరోధని వసన్
వసానః కౌపీనం శిరసి నిదధానో = జ్ఞాలిపుటమ్ ।
అయే గౌరీనాథ త్రిపురహరశమ్భో త్రినయన
ప్రసీదేతి క్రోశన్నిమిషమివ నేష్యామి దివసాన్ ॥ ౮౭॥
```

When shall I spend my momentary life on the banks of the heavenly river in Varanasi, wearing just a loin-cloth, holding my folded hands over my head, and weeping loudly, Oh! Lord of Gauri! Conqueror of the demon Tripura! Ever auspicious and having the third eye (of the Supreme Light)! Have compassion on me! కథా = when သာဇာဓာဘ်ႏွင = in Varanasi అమరతటినీరోధసి = on the banks of the celestial river వసన్ = stav వసానః = dress కౌపీనం = loin cloth මර් ≈ on the head నిదదాన: = raised అఞాలిపుటం = folded hands ಅಮೆ = oh! గౌరీనాథ = Shiva (husband of Gauri) මුపුරహර = slayer of Tripura శమ్మా = giver of supreme good මුන්ණන් = with three eyes ప్రసీద = have mercy ූම = thus క్రోశన్ = crying నిమిషం = a moment ఇవ = as if

నేష్యామి = spend దివసాన్ = days స్నాత్వా గాజ్లై: పయోభి: శుచికుసుమఫలైరర్చయిత్వా విభో త్వాం ధ్యేయే ధ్యానం నివేశ్య డితిధరకుహరగ్రావపర్యజ్కమూలే I ఆత్మారామః ఫలాశీ గురువచనరత<u>స్వ</u>త్ప్రసాదాత్స్మరారే దుఃఖం మోడ్యే కదాహం సమకరచరణే పుంసి సేవాసముత్థమ్ II రారాII

After bathing in the waters of the Ganga, worshipping you with the choicest fruits and flowers, with my mind meditating on you, seated on a bed of stone in a mountain-cave, enjoying the bliss of the Self, surviving on fruits, joyfully engrossed in the spiritual preceptor's instructions, Oh! Cupid's Enemy! when will you free me with your grace, from the sorrow of having served the rich?

```
స్నాత్వా = after bathing
గాజెః = by Ganges
သံသြားစီး = waters
නිඩ = pure
కుసుమ = flowers
ఫైలెః = fruits
అర్పయిత్వా = offering
విబో = o Lord!
ಶ್ವಾಂ = to you
ಧ್ಯೆಮೆ = the object of meditation
ధ్యానం = mind
నివేశ్య = concentrating
షితిదర = mountain
కుహర = cave
గ్రావ = stony
పర్యజ్కమూలే = by the bed
ఆత్మారామః = blissful in the Self
ఫలాశీ = eating fruits
గురు = teacher
వచన = words
```

ර්ණී = devoted to

```
త్వత్ = your
ည်ကဲထာမ် = grace
స్మరారే = O Thou Enemy of Cupid!
దు:ఖం = sorrow
మోజ్యే = freedom
కదా = when
అహం = I
స = with
మకర = shark
చరణే = feet [ a shark on the feet (sign of uncommon
prosperity)]
పుంసి = man
సేవా = service
సముత్తం = released
ఏకాకీ ని:స్పృహః శా<u>న్మ</u>ః పాణిపాత్రో దిగమ్బరః I
కదా శమ్బా భవిష్యామి కర్మనిర్మూలనక్షమః ॥ ८८॥
```

When shall I be free from the roots of action, leading a life of solitude, dispassion, serenity, with my hands serving as a bowl, and the sky for clothing? ఏకాకీ = alone సిస్పుహం = free from desire శాన్లు = peaceful పాణి = hand పాత్రు = vessel దిగమ్బరు = naked శమాఖ = O Shiva! భవిష్యామి = will become కర్మ = action నిర్మాలన = root out కము = capable పాణిం పాత్రయతాం నిసర్గకుచినా మైడేణ సంతుష్యతాం యత్ర క్యాపి నిషీదతాం బహుతృణం విశ్వం ముహుం పశ్యతామ్ II

```
అత్యా గీ≥పి తనోరఖణ్ణపరమానన్దావబోధస్పృశాం
అధ్వా కో≥పి శివప్రసాదసులభః సమృత్స్యతే యోగినామ్ ॥ ౯౦॥
```

Using the hands as a bowl, contented with the naturally pure food from alms, resting in any place, constantly viewing the world to be worth no more than a blade of grass, experiencing uninterrupted supreme joy even before the body falls, for such aspirants alone the grace of Shiva makes the path of liberation easy of attainment.

```
သားအီo = hand
ဆုံစုံလာစာဝ = used like a vessel
నిస్థ = nature
නඩਨ = pure
মুইল = by begging alms
సంతుష్యతాం = contented
රාඡු = where
క్యాపి = anywhere
నిష్టిదతాం = resting
బహుతృణం = almost a blade of grass
విశ్వం = world
ည္း = constantly
పశ్యతాం = seeing
ಅತ್ಯಾನೆ = giving up
అపి = even
తనోం = of the body
පූූණ = uninterrupted
పరమ = supreme
అనన = bliss
అవబోధస్సృశాం = knowledge
မာဇာႏွ = path
కః = who
```

అపి = even

```
శివప్రసాద = grace of Shiva
సులభికి = easy
సమ్పత్స్యతే = attain
యోగినాం = of yogis
అవధూతచర్యా !
కౌపీనం శతఖజ్జజర్జరతరం కన్గా పునస్తాదృశీ
నైశ్చిన్యం నిరపేకమైకమశనం నిద్రా శ్మశానే వనే !
స్వాతస్త్రేణ నిరజ్కుశం విహరణం స్వాన్తం ప్రశాన్తం సదా
స్థార్యం యోగమహోత్సవే≥పి చ యది ప్రైలోక్యరాజ్యేన కిమ్ II ౯౧II
```

The Way of Life of a Self-Realised Ascetic: Wearing a loin-cloth worn-out and tattered into a hundred rags, with a wrap-around in similar condition, free from anxiety, eating food from alms begged without any expectations, sleeping in a forest or a cremation-ground, roaming freely without hindrance, ever indrawn and calm, and also established in the great joy of Divine union, ——-for such a one even sovereignty of the three worlds is beneath comparison.

ఆవధాత = a self-realised ascetic with the highest spiritual freedom చర్యా = the way of life కౌపీనం = loin cloth శత = hundred ఖణ్ణ = torn జర్ధరతరం = much worn out కన్గా = rag పునం = again తాదృశీ = of the same condition వైశ్చిన్యం = free from all diturbing thoughts నిరపేష్ = without expectation వైశం = food got by begging ఆశనం = eating నిదా = sleep శృశానే = in a cremation ground

```
るえ = in a forest
స్వాతన్లే్యణ = freely
నిరజ్కుశం = without hindrance
విహరణం = wandering
స్వానం = one's mind
ప్రశా<u>న</u>ం = very peaceful
సదా = always
ైన్యం = steadfastness
మాగ = yoga
మహోత్సవే = festive joy
అపి = also
න් = and
యది = when
මිලාව්ජ්ද = three worlds
రాజ్యేన = by sovereignty
So = what
బ్రహ్మాణ్ణం మణ్ణలీమాత్రం కిం లోభాయ మనస్వినః ।
శఫరీస్ఫురితేనాబ్దిః క్షుబ్దో న ఖలు జాయతే ॥ ౯౨॥
```

Will the wise ones show greed for this universe, which is but a mere mirage? Indeed, the ocean is not agitated by the movements of a fish!

```
బ్రహ్మణ్ణం = universe
మణ్జలీ = reflection
మాత్రం = mere
కిం = what
లోభాయ = for greed
మనస్వినః = wise
శఫరీ = a small fish
స్ఫురితేన = by movement
అభిః = ocean
కుబ్ఞః = agitated
న = not
```

```
ఖలు = indeed
జాయతే = become
మాతర్లష్మి భజస్వ కంచిదపరం మత్కాజ్జిణీ మా స్మ భూ:
భోగేషు స్పృహయాలవస్తవ వశే కా ని:స్పృహాణామసి ।
సద్య:స్యూతపలాశపత్రపుటికాపాత్రే పవిత్రీకృత్తె-
ర్భి కావస్తుభిరేవ సమ్ప్రతి వయం వృత్తిం సమీహామహే ॥ ౯3॥
```

Oh Mother LakShmi! devote yourself to someone else! Do not long for me! Those who covet pleasures are under your sway; what are you to us who are dispassionate? Now, we want to subsist on alms gathered and purified in a bowl instantly made from the leaves of Palasa tree.

```
మాతః = mother
లష్మి = O Laxmi!
భజస్వ = serve
కంచిత్ = someone
అసరం = else
మత్ = me
కాజిణీ = long for
మా = do not
స్మ = indeed
ಮ್: = be
భឹកិ៍្ = in enjoyments
స్పృహయాలవః = desiring
తవ = your
න් = captive
S^{\circ} = what
ని:స్పృహాణాం = free from desires
అసి = are
పద్యః = immediately
స్యూత = put together
పలాశ = palAsha
పత్త = leaf
```

## వైరాగ్యశతకమ్ సార్థమ్

```
పుటికా = ??

పాత్రే = vessel
పవిత్రీకృత్రెం = sanctified
భిశావస్తుభిం = articles obtained by begging
ఏవ = only
సమ్ప్రతి = in the right way
వయం = we
వృత్తిం = attitude
సమీహామహే = wish
మహాశయాయ్య పృథ్వీ విపులముపధానం భుజలతా
వితానం చాకాశం వ్యజనమనుకూలో = యమనిలు ।
శరచ్చన్నో దీపో విరతివనితానఙ్లముదితు
సుఖీ శాన్మం శేతే మునిరతనుభూతిర్పృప ఇవ ॥ ౯౪॥
```

With the earth for a bed, the arms for a large pillow, the sky for a roof, the gentle breeze for a fan, the autumnal moon for a lamp, renunciation as conjugal bliss, the sage sleeps in contentment and tranquillity,

like a sovereign of immense glory.

```
మహా = great
శయాం = bed
పృథీవ్ = earth
విపులం = ample
ఉపధానం = pillow
భుజలతా = arms
వితానం = canopy
చ = and
ఆకాశం = sky
వ్యజనం = fan
అనుకూలి = pleasant
అయం = this
అనిలి = breeze
శరత్ = autumn
```

```
చన్న్లు = moon
దీపః = light
ධර්ම = abnegation
వనితా = wife
సజ్ఞ = company
ముదితః = elevated (rejoicing)
ည်ဆီ = blissful
శాన్య: = peaceful
ਰੋਂ = sleeps
మునిః = sage
මෙන් = not small (undiminished)
భూతి: = glory
న్నప = king
aa = as if
భికాశీ జనమధ్యసఙ్ధరహితః స్వాయత్తచేష్టః సదా
హానాదానవిరక్షమార్గనిరతః కశ్చిత్తపస్వీ స్థితః ١
రథ్యా కీర్లవిశీర్లజీర్లవసనః సమ్ప్రాప్తకన్గాసనో
నిర్మానో నిరహంకృతిః శమసుఖాభోగైకబద్దస్పృహః ॥ \digamma 	imes 	imes ॥
```

Living on alms, unattached to the company of people, ever acting with total freedom, devoted to the path of dispassion towards the exchange of wealth, such a one is a true ascetic. Wearing worn-out rags thrown in the streets, using a blanket received by chance for a seat, without pride or selfishness, the ascetic wishes solely for the joy of the controlled mind.

```
భికాశీ = eating alms
జనమధ్య = society
సఙ్ధరహితః = unattached
స్వాయత్తచేష్టః = free in actions (independent)
సదా = always
హానాదాన = give and take
విరక్త = indifferent
```

```
నిరతః = pursuing
కశ్సత్ = who but
తపస్వీ = engaged in austerities
స్థితః = living
ర్థ్యా = in the streets
కీర్ల = thrown away
విశీర్ణ = shattered
జీర్ల = worn out
వసన: = garment
సమ్ప్రాప్త = gotten by chance
కన్ల = blanket
ఆసన: = seat
నిర్మానః = without pride
నిరహంకృతిః = without egoism
శమ = self-control
సుఖాభోగ = enjoying the happiness
ఏకబడ్డ = bound by only one
స్పృహః = desiring
చణాలః కిమయం ద్విజాతిరథవా శూద్లో ≥థ కిం తాపసః
కిం వా తత్వవివేకపేశలమతిర్యోగీశ్వరః కో ఓపి కిమ్ ١
ఇత్యుత్సన్న వికల్పజల్సముఖరైరాభాష్యమాణా జనైః
న క్రుద్ధాః పథి నైవ తుష్టమనసో యాన్తి స్వయం యోగినః ॥ ೯೬॥
Is this person an outcaste? or a twice-born? or a shudra? or an
ascetic? or else some master yogi with the mind filled with philosophical
discernment? When people address the ascetic thus, doubting and debating
garrulously, the Yogis themselves walk awy, neither angry nor pleased.
చణ్డాలః = outcaste
solution = solution
అయం = this
ద్విజాతిః = twice-born (initiated in scriptures)
```

మార్ధ = path

అథవా = or

శూద్రః = servant

అథ = thus

So = what

తాపసః = ascetic

solution = solution

ವ್ = or

త<u>త్</u>వ = truth

వివేక = discrimination

పేశల = expert

మతిః = mind

యోగీశ్వరః = supreme yogi

కః = who

అపి = also

\$o = what

පුම = thus

ఉత్పన్న = arising

వికల్ప = doubt

ຂບາ = argumentative

ညာနာ့ဦး = garrulously

ఆభాష్యమాణా = accosted

జనై: = by people

<u>క్రుద్ధా</u>း = angry

သံစုံ = on the way

 $\delta = not$ 

ఏవ = only

తుష్ట = pleased

మనసః = mind

యా $\underline{3} = go$ 

స్వయం = own way

యోగినః = yogis

```
హింసాశూన్యమయత్నలభ్యమశనం ధాత్రా మరుత్కర్పితం
వ్యాలానాం పశవస్తృణాజ్కురభుజస్తుష్టాః స్థరీశాయినః I
సంసారార్జవలఙ్ఘనక్షమధియాం వృత్తిః కృతా సా నృణాం
తామన్వేషయతాం ప్రయాన్తి సతతం సర్వే సమాప్తిం గుణాః ॥ ౯౭॥
```

The creator has provided for serpents air as food, got without violence or effort. Beasts are satisfied with eating sprouting grass and laying on the ground. Likewise, for people intellectually able enough to cross the sea of birth-death cycles, some such means of living has been created. Those who seek this are able to bring to final cessation the play of their natural attributes.

```
హింసాశూన్యం = without killing
అయత్న = without effort
లభ్యం = obtainable
මෙෂ්≾o = for eating
ਰਾਭਾ = by the Creator
మరుత్ = air
కర్పితం = provided
వ్యాలానాం = for serpents
పశవ: = beasts
≱න = grass
అజ్కురభుజు: = feeding on sprouts
စည်္ဆား = contented
స్థ్రీశాయిన: = lying on ground
ຈິ່ວລ້າຽ = transmigratory life
පරුත් = ocean
లఙ్హనకమ = capable to cross over
ှိထာာo = intelligence
వృత్తి: = inclined to
కృతా = made
ਨਾ = that
న్నణాం = of people
```

```
ಶ್o = to them
అన్వేషయతాం = seeking
ప్రయాన్మి = go
సతతం = constantly
సరే<sub>న</sub> = all
సమాప్తిం = ending
ស់ឆាះ = qualities (inertia, activity, and understanding)
గజ్గాతీరే హిమగిరిశిలాబద్దపద్మాసనస్య
బ్రహ్మధ్యా నాభ్య సనవిధినా యోగనిద్రాం గతస్య ।
కిం తైర్బావ్యం మమ సుదివసైర్యత్ర తే నిర్విశజ్కా:
ಕಣ್ಣಾಯ\vec{\lambda} ಜರಠహರಿಣಾး ನ್ನಾಜ್ಗಮಜ್ಞೆ ಮದಿಮೆ ။ ೯೮॥
Seated in the lotus-posture on a stone in the Himalayas on the banks of
the Ganga,; attaining yogic sleep by the practice of meditation on the
Supreme Reality; with deer, old with age and free from fear, caressing
their bodies against mine——- will such fortune come to me?
గజ్ఞాతీరే = on the banks of river Ganges
హిమగిరి = Himalayas
ම් = stone
బద్ధ = bound/sitting
పద్మాసనస్య = lotus posture
బ్రహ్మ = transcendent truth
ధ్యాన = meditation
అభ్యసన = practice
విధినా = in the prascribed manner
యోగనిద్రాం = Samadhi (with consciousness of the external world lost)
```

గతస్వ = going/falling

భావ్యం = resulting from

సుదివ్వాం: = happy days

So = what ತಿಃ = by them

మమ = my

```
ထံချွံ = where

ခံ = they

ဂီဝီ္သုခ်ၽား = fearless

နဏ္ဍာလာက္ခံ = rub

జరతహరీణాး = old deer

ကဲ္သာ့ဗ္ဂ၀ = own bodies

မာန္ဂီ = body

သင်္ကိတ် = my

ဘဲ၏း ဘဲချွဴ၀ သံညီတွေ၀ భ్రమణపరిగతం భైక్షమక్షయ్యమన్నం

စီညီင္ဘ၀ သံညီညာနာထန်နည်းသစ္ စမ္သည်ာသွိပ္သည္။ တီသား၀ ဂိႏၵၾကာ နိုန္ငေတေဆပိုက္သည္လွ်ဂေ စီရီအက္ခ်ိဳ
```

The hands serving as a sacred bowl, subsisting on the never-dwindling alms obtained while roaming, the vast expanse of the sky serving as a dress, and the earth for a stable, spacious bed—people with such dispassion are blessed indeed, for they have renounced the poverty of attitude seeking mundane pleasures and thus giving up worldly contacts, and inwardly contented in heart fulfilled by accepting solitude, and thus able to uproot all actions ( the roots of future rebirths and deaths).

```
పాణి: = hand
పాత్రం = vessel
పవిత్రం = pure
భ్రమణ = wandering
పరిగతం = obtained
మైక్షం = alms
అక్షయ్యం = never running short
అన్నం = food
విస్తీర్ణం = ample
వస్త్రం = cloth
ఆశా = space
దశకం = ten directions
```

```
అచపలం = fixed
తల్పం = bed
అస్వల్సం = spacious
ఉర్వీ = wide earth
ಮೆಫಿಂ = whose
ని:నఙత = without associating
පස්ූිරිත = absorb
పరిణత = matured
స్వాన = inwardly
సంతోపిణః = blissful
ම් = thev
ధన్యాః = blessed
సంన్యస్థ = forsaking
ైద్య = deprivation
వ్యతికర = contact
నికరాం = best of objects
కర్మ = actions
ಮಾತರ್ನೆದಿನಿ ತಾತ ಮಾರುತ ಸಫೆ ತೆಜಃ ಸುಬನ್ಡ್ ಜಲ
ಶ್ರಾತರ್_{38}ಮ ನಿಬ್ದದ್ದ ఏವ భవతామ_{28}: ప్రణామాజ్జ-లೀ ।
యుష్మత్సఙ్లవశోపజాతసుకృతస్ఫారస్ఫురన్నిర్మల-
జ్ఞానాపా\kappa_0సమ\kappa_0మోహమహిమా లీయే పరబ్రహ్మణి \kappa_0
```

Oh Mother Earth! Oh Wind, my Father! Oh Fire, my friend! Oh Water, my good relative! Oh Sky, my Brother! With clasped hands this is my concluding salutations to you! My association with you all resulted in an accumulation of scintillating merits, culminating in abundance of pure knowledge, which helped me overcome the marvellous sway of Unreality! May I now unite with the Transcendent Truth!

మాతః = O Mother మేదిని = Earth

ಶ್ = O Father

మారుత = Wind సబే = O Friend ತೆಜ: = Fire సుబన్లః = O my good relative ಜಲ = Water భాతః = O Brother నిబద్ధ = tied to ඛ්න = only భవతాం = with you all అన్వ్య = last ప్రణామ = salutations මසූ වීඃ = clasped hands ထားရွှဲစ် = with you all ప్రచిశ = association with ఉపజాత = developed సుకృత = good deeds, merits ನ್ಸ್ o = wide స్పరత్ = trembling, resplendent ຽຽల = without blemish, pure జ్ఞాన = knowledge అపాస = discard సమస్థ = all మోహ = delusion మహిమా = wondrous power စီಮီ = merge పర్మహ్మణి = in the Transcendent Reality ఇతి భ<u>ర్భ</u>హరివిరచితం వైరాగ్యశతకం సమ్పూర్ణమ్ ।

Encoded and Translated by Sunder hattangadi Proofread by Sunder Hattangadi, P R Iyer, kalyana krrit kalyanakrrit at gmail.com Vairagya Shatakam with Translation pdf was typeset on March 24, 2024

Please send corrections to sanskrit@cheerful.com