# A Subhashita A Day ASAD

ப்ரதிதி³நம் ஸுபா⁴ஷிதம்

Document Information



Text title : subhaashhita postings by Kedar Naphade

File name : subhaashhita\_kedar.itx

Category: subhaashita, sangraha, subhAShita

Location : doc\_z\_misc\_subhaashita

Author: Kedar Naphade

Transliterated by : Kedar Naphade

Proofread by : Kedar Naphade Latest update : August 28, 2021

Send corrections to : sanskrit@cheerful.com

This text is prepared by volunteers and is to be used for personal study and research. The file is not to be copied or reposted without permission, for promotion of any website or individuals or for commercial purpose.

## Please help to maintain respect for volunteer spirit.

Please note that proofreading is done using Devanagari version and other language/scripts are generated using **sanscript**.

January 21, 2023

sanskritdocuments.org





This is the 'un-edited' collection of Kedar's postings of ப்ரதிதி³நம் ஸுபா⁴மிதம் (pratidinaM subhAshitaM A Subhashita A Day or shortened as ASAD) on the sanskrit-digest mailing group archives. If you would like to edit and format these, please write to sanskrit at cheerful.com.

### ASAD (2)

கிமபி ஶுப⁴காா்யம் க $^3$ ணேஶவந்த $^3$ நேந அத $^2$  வா ஸரஸ்வதீ வந்த $^3$ நேந ப்ராரப்⁴யதே  $\mathbf{I}$  அத: ஏஷ: த் $^3$ விதீய: ஶ்லோக: ஸரஸ்வதிவந்த $^3$ நாய ஸமா்பயாமி

Any good endeavour is begun by a prayer to Ganesh or Saraswati. Hence this second subhhAshita of ASAD is dedicated to Saraswati:

யா குந்தே³ந்து³துரைஹாரத⁴வளா யா ஶுப்⁴ரவஸ்த்ராவ்ரு'தா யா வீணுவரத³ண்ட³மண்டி³தகரா யா ஶ்வேதபத்³மாஸநா  $\mathbf{l}$  யா ப்³ரஹ்மாச்யுதஶர்கரப்ரப்⁴ரு'திபி:⁴ தே³வை: ஸதா³ வந்தி³தா ஸா மாம் பாது ஸரஸ்வதீ ப⁴க³வதீ நி:ஶேஷஜாட்³யாபஹா  $\mathbf{ll}$ 

One who is as white as a garland of kunda flowers and waterdrops, who has worn white apparel, whose hand is placed on the stem of the vINA, who is sitting on a white lotus, and who is always worshipped by Gods such as Brahma, Achyuta (Vishnu) and Shankara, that Sarasvati, who completely steals (one's) lethargy may bless me ...

#### ASAD(3)

த்ரு'தீயே அஸ்மிந் ஶ்லோகே க $^3$ ர்த $^3$ பா $^4$ த் த்ரீணி ஶிக்ஷேத

In this third verse of ASAD, learn three things from the donkey...

அவிஶ்ராமம் வஹேத் $^3$ பா $^4$ ரம் ஶீதோஷ்ணம் ச ந விந்த $^3$ தி  $\mathbf{I}$  ஸஸந்தோஷஸ்ததா $^2$  நித்யம் த்ரீணி ஶிக்ஷேத க $^3$ ர்த $^3$ பா $^4$ த்  $\mathbf{II}$ 

(He) carries loads without rest, is not deterred by the heat or cold, is always content these three things should be learnt from the donkey

#### ASAD (5)

ஏதஸ்பிந் ஸுபா⁴ஶிதம் ப⁴வதி ரங்கரஸ்தவநாய  $\mathbf{l}$  ஸுஷ் $\mathbf{G}^2$  க்ரு'த: க $^2$ லு  $\mathbf{g}$ 0 மப் $^3$ த $^3$ ப்ரயோக: $^3$  அஸ்பிந்  $\mathbf{l}$  பட $^2$ து

This subhAshita is a prayer to Shankara. It has a nice verbal composition

பிநாக ப $^2$ ணி பா $^3$ லேந்து $^3$  ப $^4$ ஸ்ம மந்தா $^3$ கிநீ யுதா  $\mathbb I$  ப வர்க $^3$  ரசிதா மூர்தி: அபவர்க $^3$  ப்ரடா $^3$ ஸ்து ந:  $\mathbb I$ 

Equipped with a spear(pinAka), snake(phaNi), the crescent of the moon(bAlendu), ashes and the ganga, may this idol composed from the 'pa varga' (the consonants pa, pha, ba, bha, ma) lead us to heaven (apavarga).

#### ASAD (6)

The apparent meaning: O Lotus eyed, I wish to drink water from you. If you give it to me, I do not want it, but if you dont give it, I shall drink it !!! (which obviously makes no sense..) The solution: the trick is in the word "dAsyasi" which has been interpreted above as the future tense form of the verb 'dA' meaning to give. However it is correctly interpreted as the sandhi dAsi + asi Hence the second line actually means, if you are a

dAsi, I dont want it, but if you are not a dAsi I shall drink it. Perhaps this goes back to the times where brAhmins would note accept even water if it was touched by untouchable dAsis..

#### ASAD (7)

ប $^4$ வந்தி ப $^3$ ஹவ: ஶ்லோகா: ஸஜ்ஜநஸங்க $^3$ திப்ரஶம்ஸிந:  $\mathbf I$  தஸ்மிநேதத்து மஹ்யம் ஸா்வேப் $^4$ யோ $\mathbf S$ தி $^4$ கம் ப்ரியம்  $\mathbf I$ 

(There are many verses that praise the effects of good company. However this is my favourite among them )

ஸந்தப்தாயஸி ஸம்ஸ்தி $^2$ தஸ்ய பயஸோ நாமாபி ந ஜ்ஞாயதே முக்தாகாரதயா ததே $^3$ வ நலிநீபத்ரஸ்தி $^2$ தம் ராஜதே  $^1$  ஸ்வாத்யாம் ஸாக $^3$ ரஶுக்திமத் $^4$ யபதிதம் ஸந்மௌக்திகம் ஜாயதே ப்ராயேணேத்தமமத் $^4$ யமாத $^4$ மத $^3$ ஶா ஸம்ஸா்க $^3$ தோ ஜாயதே  $^1$ 

You cant even notice a hint of a drop of water fallen on hot iron. The same drop shines like a pearl on a lotus leaf. And in the 'swati' nakShatra fallen inside a sea shell, it becomes a pearl .. Usually excellent, medium and bad states (of a person) are dependent on company. Again as Marathi speaking people will recognise, this is exactly identical to the following marathi verse:

தோயாசே பரி நாவ ஹீ ந உரதே ஸந்தப்த லோஹாவரீ தே பா $^4$ ஸே நலிநீத $^3$ லாவரி அஹ ! ஸந்மௌக்திகாசே பரி  $^1$  தே ஸ்வாதீஸ்தவ அப் $^3$ தி $^4$ ஶுக்திபுடகி மோதீ க $^4$ டே $^3$  நேதகே ஜாணு உத்தமமத் $^4$ யமாத $^4$ மத $^3$ ஶா ஸம்ஸர்க $^3$ யோகே $^3$  டிகே  $^1$ 

### ASAD (8)

வித் $^3$ யாம் ப்ரஶம்ஸிநம் ஏநம் ஶ்லோகம் மந்யே ப $^3$ ஹவோ ஜாநந்தி  $^{f l}$  (I think many people know this verse that praises knowledge)

ந சோரஹாா்யம் ந ச ராஜஹாா்யம் ந ப் $^4$ ராத்ரு'பா $^4$ ஜ்யம் ந ச பா $^4$ ரகாாீ  $^1$  வ்யயே க்ரு'தே வா்த $^4$ த ஏவ நித்யம் வித் $^3$ யாத $^4$ நம் ஸா்வத $^4$ நப்ரதா $^4$ நம்  $^1$ 

It cannot be stolen by thieves, cannot be taken away by the king, cannot be divided among brothers and does not cause a load. If spent, it always multiplies. The wealth of knowledge is the greatest among all wealths.

### ASAD (8 1)

```
பரஸ்பரவிரோதே⁴ ச வயம் பஞ்ச ச தே ரதம் ↓
அந்யை: ஸாகம் விரோதே⁴ து வயம் பஞ்சாதி⁴கம் ருதம் ↓↓
```

When in combat against each other we are 5 and they are hundred. But when against others, we are a hundred and five ...

(obviously refers to Kauravas and Pandavas. I believe this is supposed to be said by Dharma.)

## ASAD (9)

```
அஜராமரவத்ப்ராஜ்ஞோ வித்^3யாமாத^2ம் ச ஸாத^4யேத் \mathbf l க^3ரு^2ஹீத இவ கேஶேஷு ம்ரு^3த்யுநா த^4ாமமாசரேத் \mathbf l
```

The wise man acquires knowldge and wealth as if he is never going to die. And he practices relegion as if he is tightly held in his hair by death.

## ASAD (10)

அதி $^4$ கமேகம் மந்யே காலித $^3$ ஸேந ரசிதம்

Here's another one I believe accredited to Kalidasa

The birth of one lotus on another has neither been seen nor heard of. Little girl, how is it that on your lotus face there are these two lotuses? (her

eyes)

### ASAD (101)

One more subhashitam that starts with "kamale"

```
கமலே கமலா ஶேதே ஹரஷேதே ஹிமாலயே oldsymbol{\mathsf{I}} கூதீராப்oldsymbol{\mathsf{3}}தெளoldsymbol{\mathsf{4}} ச ஹரிஷேதே மந்யே மத்குண ஶாந்கயoldsymbol{\mathsf{I}}
```

On the lotus sits Goddess KamalA (LakShmi), Hara (Lord Shiva) resides in the HimAlayAs. In the vortex of the churning ocean resides Hari (Lord VishNu), I know this precisely.

```
கமலாஸந = Brahma (seated on a lotus)
கமலேக்ஷண = Vishnu (lotus eyed)
கமலாரிகிரீட = Shiva? (crowned by the enemy of the lotus (moon?))
கமலப்<sup>3</sup>ரு'த் = the sun (lit. husband of the lotus)
நுத = praised
ஸ்துத = praised ?
```

May Laxmi, whose lotus like feet are praised by the trinity and the sun(?) make me her lotus (ie, abode)

your interpretation of kamalArikirITa is perfect. the moon is the enemy of the lotus because when the moon rises, the lotus closes itself.

```
கமல்ப்^4ரு'த்^3வாஹ : \dot{}ப்^4ரு'த்^3 == to carry; வான == carrier
```

hence kamalabhRidvAha is the carrier of the carrier of a lotus, which is the cloud or the lord varuna.

there is no special reason for using both stuta and nuta .. stuta means praised, and nuta means saluted..

however, the best part is "karotu me kamalaM" the word ka has many meanings. one among them is "evil". "alaM" means enough. Hence karotu me kaM alaM means may she end all my evil ...

### ASAD (11)

```
ஆகாராத் பதிதம் தோயம் யதா^2 க^3ச்ச^2தி ஸாக^3ரம் \mathbf l ஸா்வதே^3வநமஸ்கார: கேஶவம் ப்ரதிக^3ச்ச^2தி \mathbf l
```

As all the water fallen from the skies goes to the sea, similarly salutations to any God finally reach Keshava.

#### ASAD (12)

```
சிந்தநீயா ஹி விபதா^3மாதா^3வேவ ப்ரதிக்ரியா \mathbf{l} ந கூபக^2நந்ம் யுக்தம் ப்ரதீ^3ப்தே வஹ்நிநா க்^3ரு^3மை \mathbf{ll}
```

Reactions to calamities should be considered well in advance. It is no good to start digging a well when the house is on fire!

## ASAD (11 1)

```
யத்கோகில: கிலமதௌ் மதுர்ம் விரோதி |
தச்சாரு சாம்ர கலிகா ணிக்ரைக் ஹேது: |
கில = really
மது் = spring
மது்ர = sweet
விரோத்தி = it should actually be virauti : means cries.
சாரு = beautiful
சாம்ர = cha + Amra (Amra = mango)
கலிகா = petal
ணிக்ரைக = ??? (is this correctly transliterated ?)
ஹேது: = intention
overall meaning : the sweet crying of the cuckoo in spring has the intention of the "nikraika" of the beautiful mango petal ..
```

This shloka was poorly transliterated.. please refer the following transliteration guidelines when transliterating sanskrit into English. This will

result in others understanding your shlokas more easily .. and hence responding quicker...

### ASAD (13)

```
க்ஷமா ஶாஸ்த்ரம் கரே யஸ்ய து^3ர்ஜந: கிம் கரிஷ்யதி oldsymbol{\mathsf{I}} அத்ரு^3ணே பதிதோ வஹ்நி: ஸ்வயமேவோபஶாம்யதி oldsymbol{\mathsf{II}}
```

What can a wicked person do to someone who has the weapon of fogivance in his hands? Fire fallen on ground without any grass extinguishes by itself.

```
க்ஷமா ப^3லமரக்தாநாம் ரக்தாநாம் பூ^4ராணம் க்ஷமா ^1க்ஷமா வரிக்ருதே லோகே க்ஷமயா: கிம் ந ஸித்^4யதி ^1
```

forgivance is the strength of the weak. forgivance is the ornament of the mighty. if the world is conquered by forgivance, what cannot be accomplished by forgivance?

## ASAD (13 1)

```
க்ஷமா ப^3லமாக்தாநாம் ரக்தாநாம் பூ^4ராணம் க்ஷமா ^1க்ஷமா வரிக்ருதே லோகே க்ஷமயா: கிம் ந ஸித்^4யதி ^1
```

forgivance is the strength of the weak. forgivance is the ornament of the mighty. if the world is conquered by forgivance, what cannot be accomplished by forgivance?

wrong in the first half of second line of the above verse itself!

Even to get the meaning "In the world, forgivance has the power of conquering",

the words look odd ... Does "vashikrute" give this meaning?

```
வரை = conquered. vashI+kRi = to conquer
வரீக்ரு'த = conquered.
```

kShamAvashIkRite loke is a "sati saptami" usage. it is to be interpreted as yadA lokaH kShamAvashIkRitaH tada (when the world is conquered by forgivance) In the sati saptami usage, the saptami vibhaki is used to denote

the temporal relationship between two successive events—so basically it means, even when the world can be conquered by forgivance, what else remains ??

## ASAD (14)

```
கராக்^3ரே வஸதே லக்ஷமீ: கரமத்^4யே ஸரஸ்வதீ ^1கரமூலே து கோ^3விந்த:^3ப்ரபா^4தே கரத^3ர்மாநம் ^1
```

Laxmi resides at the tip of the hand, sarasvati in the middle, Govinda at the root. Hence one should take "darshan" of one's hand in the morning.

```
கராக்^3ரே வஸதே லக்ஷ்மீ: கரமத்^4யே ஸரஸ்வதீ ^1கரமூலே து கோ^3விந்த:^3ப்ரபா^4தே கரத^3ர்ஶாநம் ^1
```

If I remember the sloka it is "karamule tu gouricha" it's not govondaH. Laxmi resides at the tip of the hand, sarasvati in the middle, Gouri(Parvati) at the root. Hence one should take "darshan" of one's hand in the morning. Hi Padma.

glad to see you on the list. you are probably right about "karamUle tu gauri cha" this makes a more consistent subhAshita but sometimes there are more than one versions of a subhAshita in existence with small differences and both of them are "correct" again, gauri makes a better pATh than govindaH ....

thanks!

kedar

## ASAD (13)

(fwd)

Thanks for the sholka. This shoka about Kshama and the line of thinking. and other features that go with it were adopted by Gandhiji for our freedom. There was the other group (jahal) who asked questions like what should be done for the person who is determined to kill you regardless of what you

are thinking. Examples were given from the 2nd war and how a cretain group of people was removed by force etc. So the jahals justified their line of thinking.

### ASAD (13)

```
கராக்^3ரே வஸதே லக்ஷமீ: கரமத்^4யே ஸரஸ்வதீ ^1கரமூலே து கோ^3விந்த:^3ப்ரபா^4தே கரத^3ர்ஶாநம் ^1
```

If I remember the sloka it is "karamule tu gouricha" it's not govondaH.

Laxmi resides at the tip of the hand, sarasvati in the middle, Gouri(Parvati) at the root. Hence one should take "darshan" of one's hand in the morning.

Hi Padma.

glad to see you on the list. you are probably right about "karamUle tu gauri cha" this makes a more consistent subhAshita but sometimes there are more than one versions of a subhAshita in existence with small differences and both of them are "correct" again, gauri makes a better pATh than govindaH ....

I have come across "karamulethu govinda" in my child hood. recently I heard even the other one "karamu lethu gauri cha". So obviously the subhashitham was subjected to changes as time passed , We cannot argue which is correct as we don't know the exact source of this work.. Let us accept both, as both are having good meanings.

```
கராக்<sup>3</sup>ரே வஸதே லக்ஷமீ: . "At the top of the hand resides LakShmi. கரமத்<sup>4</sup>யே ஸரஸ்வதீ . In the middle of the hand resides Sarasvati. கரமூலே வஸேத் ப்<sup>3</sup>ரஹ்மா: . At the bottom of the hand resides Brahma. ப்ரபா<sup>4</sup>தே கரத<sup>3</sup>ர்ஸ்'அநம் . In the morning, the sight of the hands . (is auspicious)." ஸமுத்<sup>3</sup>ரவஸநே தே<sup>3</sup>வீ . "O goddess with the mantle of oceans. பர்வதஸ்தந மண்ட<sup>3</sup>லே . adorned with the breasts of mountains. விஷ்ணுபத்நீ நம்ஸ்துப்<sup>4</sup>யம் . O the consort of Vishnu, salutations to thee!
```

பாத $^3$ ஸ்பா்ரமம் க்ஷமஸ்வமே . pardon me for touching thee with my feet."

Note: The above prayers are generally recited as soon as one gets up from the bed. In the first sloka, LakShmi stands for spiritual wealth, Sarasvati for spiritual knowledge and Brahma for spiritual wisdom.

According to the Hindu mythology, God Vishnu has two wives, Sri Devi (LakShmi) and Bhoomi Devi (Earth). They are supposed to be residing on His chest. For defiling the Earth with our feet and also with our body fluids, we beseech Her pardon.

This concludes the Earth Day specials.

#### ASAD (15)

```
காக: க்ரு'ஷ்ண: பிக: க்ரு'ஷ்ண: கோ பே⁴த:<sup>3</sup> பிககாகயோ: !
வஸந்தமையே ப்ராப்தே காக: காக: பிக: பிக: !!
```

The crow is black, and the cuckoo is black. What is the difference between the two? It is when spring arrives that the crow is identified as the crow, and the cuckoo, the cuckoo.

## ASAD (16)

```
ஸஜ்ஜநஸ்ய ஹ்ரு'த^3யம் நவநீதம் யத்^3வத^3ந்தி கவயஸ்தத^3லீகம் ^1 அந்யதே^3ஹவிலஸத்பரிதாபாத் ஸஜ்ஜநோ த்^3ரவதி, நோ நவநீதம் ^1
```

Poets say that the heart of a good man is like butter, but that is not correct. The heat (frustration/sorrow/ etc.) residing in another body does not melt butter, but it does melt the good man.

#### ASAD (17)

I do not know whether the following two verses were indeed like a sawAl jawAb, but it definitely seems so

காசம் மணிம் காஞ்சநமேகஸூத்ரே முக் $^3$ தா $^4$  நிப் $^3$ த் $^4$ நந்தி கிமத்ர சித்ரம் 1விசாரவார் பாணிநிரேகஸூக்ரே ம்வாநம் யுவாநம் மக $^4$ வாநமான 11 ஶுநேவ யூநா ப்ரஸப⁴ம் மகோ⁴நா ப்ரத⁴ர்ஶிதா கௌ $^3$ த்மத⁴ர்மபத்நீ  $oldsymbol{l}$  விசாரவாந் பாணிநிரேகஸூத்ரே ஶ்வாநம் யுவாநம் மக $^4$ வாநமானை  $oldsymbol{l}$ 

The first verse: What is so strange about women tying glass, beads and gold all on one thread? Even the great thinker paNini tied the dog, the youth and Indra on the same string .. (pun on the word sUtra)

The second verse: Gautam's wife was forcibly molested by the youth Indra. (who acted) like a dog. the great thinker pAnini tied the dog, the youth and Indra on the same string ...

I guess I should have clarified. the three words: shvA (dog) yuvA (youth) and maghavA (indra) belong to the same grammatical class .. they are declined identically, and there is a sUtra (rule) in Panini's grammar that ties them together. ...

hence the pun on sUtra...

## ASAD (18)

நி:ஸ்வோ வஷ்டி ரதம் ரதீ த³ராரதம் லக்ஷம் ஸஹ்ஸ்ராதி⁴ப: லக்ஷேரு: கூதிதிபாலதாம் கூதிதிபதிர்சக்ரோதாம் வாஞ்ச²தி ↓ சக்ரேரு: புநரிந்த்³ரதாம் ஸுரபதி: ப்³ராஹ்மம் பத³ம் வாஞ்ச²தி ப்³ரஹ்மா ரைவபத³ம் மிவோ ஹரிபத³ம் சாராவதி⁴ம் கோ க³த: ↓

The penniless man wishes for a hundred, the onw who has hundred wants a thousand, the one with a thousand, a lakh. The one with a lakh wants to be the king, the king wants to be the emperor, and the emperor wants to be Indra (king of Gods), Indra want's brahma's position, brahma shiva's and shiva viShNu's ... who has ever been able to kill desire?

## ASAD (19)

நிந்த $^3$ ந்து நீதிநிபுணு யதி $^3$  வா ஸ்துவந்து லக்ஷமீ: ஸமாவிருது க $^3$ ச்ச $^2$ து வா யதே $^2$ ஷ்டம்  $oldsymbol{l}$ அத் $^3$ யைவ வா மரணமஸ்து யுகா $^3$ ந்தரே வா ந்யாய்யாத்பத $^2$ ப்ரவிசலந்தி பத $^3$ ம் ந தீ $^4$ ரா: flue

Whether the philosophers praise him or criticize, whether lakShmi enters the house or goes away as she wishes, whether death is today itself or after an eon, great men never step a foot away from the path of justice.

for marathi readers:

நிந்தோ $^3$ த வாநோத ஸுநீதிமந்த சளோ அஸோ வா கமலா க் $^3$ ரு $^3$ ஹாத  $^1$  ஹோ ம்ரு $^3$ த்யு ஆஜிச க $^4$ டோ $^3$  யுகா $^3$ ந்தீ ஸந்மார்க $^3$  டாகோநி ப $^4$ லே ந ஜாதீ  $^1$ 

#### ASAD (20)

Hi.

Padma pointed out a typo I had made. Instead of pa ncha, I had just written pa na ... The corrected shloka is as follows:

ஸ்வயம் பஞ்சமுக: $^2$  புத்ரௌ க $^3$ ஜாநநஷடா $^3$ நநௌ  $^3$ தி $^3$ க $^3$ ம்ப $^3$ ர: கத $^2$ ம் ஜீவேத் அந்நபூர்ணு ந சேத் $^3$ க் $^3$ ரு'ஹே  $^{11}$ 

five mouthed himself(Shiva), and sons the elephant mouth (Ganesh) and the one with six mouths (Kartikeya) .. how would shiva survive if Annapurna (Parvati) was not at home?

#### ASAD (21)

ஸ்வயம் மஹேரு: ருவ்ருநோ நகே $^3$ ரு: ஸகா $^2$  த $^4$ நேருர்ச ஸுதோ க $^3$ ணேரு:  $\mathbf{l}$  ததா $^2$ பி பி $^4$ கூதாடநமேவ ரும்போ: $^4$  ப $^3$ லீயஸீ கேவலமீர்வரேச்சா $^2$   $\mathbf{ll}$ 

Himself the great lord, his father in law the king of mountains, his friend the king of wealth, his and his son the lord of the gaNas. even then roaming around begging for food is shiva's destiny only god's wish is powerful ...

### ASAD (23)

க³ர்ஜஸி மேக⁴ ந யச்ச $^2$ ஸி தோயம் சாதகபக் க் வ்யாகுலிதோ $^3$ ஹம்  $^3$ தை $^3$ வாதி $^3$ ஹ யதி $^3$ த $^3$ க்கிணவாத: க்வ த்வம் க்வாஹம் க்வ ச ஜலபாத:  $^{11}$ 

O cloud, you roar, but do not give water. I, the chatak bird am thirsty. If fatefully the southern winds blow here, where shall you be, where shall I be and where shall it rain?

### ASAD (22)

ரே ரே சாதக ! ஸாவதா⁴நமநஸா மித்ர கூஷணம் ஶ்ரூயதாம் அம்போ⁴தா³ ப³ஹவோ வஸந்தி க³க³நே ஸா்வே**ऽ**பி நைகாத்³ரு'ஶா: **l** கேசித் வ்ரு'ஷ்டிபி⁴ராா்த்³ரயந்தி த⁴ரணீம் க³ா்ஜந்தி கேசித்³வ்ரு'தா² யம் யம் பஶ்யஸி தஸ்ய தஸ்ய புரதோ மா ப்³ரூவி தீ³நம் வச: **ll** 

O chatak, my friend, listen for a moment with an alert mind. there are many clouds in the sky, not all of them are alike. Some wet the earth by their showers, whereas some just roar. Dont beg pitifully in front of each and every one you come across!

#### ASAD (24)

ராத்ரிர்க $^3$ மிஷ்யதி ப $^4$ விஷ்யதி ஸுப்ரபா $^4$ தம் பா $^4$ ஸ்வாந் உதே $^3$ ஶ்யதி ஹஸிஷ்யதி பங்கஜஸ்ரீ:  $\mathbf l$  இத்த $^2$ ம் விசிந்தயதி கோஷக $^3$ தே த் $^3$ விரேப $^2$ ் ே ஹா ஹந்த ஹந்த நலிநிம் க $^3$ ஜ உஜ்ஜஹார  $\mathbf l$ 

The night shall go away and it shall be dawn. The sun will rise and the lotus will smile! While the bumblebee trapped in the lotus was thinking this, Alas! an elephant uprooted the lotus!

## ASAD (25)

மந்யே ஸம்ஸ்க்ரு'தே ஏதத் ப்ரத<sup>2</sup>மம் காவ்யம் வால்மிகிநா க்ரு'தம் I believe this is the first piece of verse in Sanskrit ; composed by Valmiki மா நிஷாத $^3$  ப்ரதிஷ்டா $^2$ ம் த்வம் அக $^3$ ம்: ஶாஶ்வதீ: ஸமா:  $\mathbf U$ யத்க்ரௌஞ்சமிது $^2$ நாதே $^3$ கம் அவதீ: $^4$  காமமோஹிதம்  $\mathbf U$ 

O niShAda, you will not come to glory till the end of eternity. for you have killed one from a pair of krauncha birds, enraptured in love.

This is the first shloka in Ramayana as Krishna told me some time ago. As the meaning indicates, Valmiki was inspired to write this shloka when he saw a hunter shooting one of two krauncha birds who were engaged in rati.

I believe this is the first piece of verse in Sanskrit; composed by Valmiki

மா நிஷாத $^3$  ப்ரதிஷ்டா $^2$ ம் த்வம் அக $^3$ ம்: ஶாஶ்வதீ: ஸமா:  $\mathbf{U}$ யத்க்ரௌஞ்சமிது $^2$ நாதே $^3$ கம் அவகீ:  $^4$  காமமோஹிதம்  $\mathbf{U}$ 

O niShAda, you will not come to glory till the end of eternity. for you have killed one from a pair of krauncha birds, enraptured in love.

This is the first shloka in Ramayana as Krishna told me some time ago. As the meaning indicates, Valmiki was inspired to write this shloka when he saw a hunter shooting one of two krauncha birds who were engaged in rati.

This was one of the first shlokas that I learned in my Sanskrit class

in the 5th grade, and all the info below is based on what I learned then. most of the people on this net may already be familiar with the significance of this shloka. ever composed by Adikavi (first poet) vAlmIki.

He was in a peaceful

state of mind (either meditating or taking a walk) when this niShAda (hunter) killed the male krauncha (swan?). vAlmIki got angry with the actions of the hunter and this shloka came out of his mouth. After vAlmIki emerged out of his rage, he realized that he had gone out of the state of equanimity and cursed the hunter out.

It was then that someone else (nArada?) appeared and told him that he had uttered the first piece of poetry and explained to him that there was a second meaning behind the shloka.

I don't remember what the other interpretation of this shloka is except that the hunter is rAma and the krauncha(s) are rAvaNa and mandodarI, and that rAma kills rAvaNa. I don't remember what the second interpretation of the shrApa (curse) is when applied to rAma. So this is how the shloka fits into the rAmayaNa.

#### ASAD (26)

```
ந ஹி கஶ்சித் விஜாநாதி கிம் கஸ்ய ஶ்வோ ப⁴விஷ்யதி \mathbf{l} அத: ஶ்வ: கரணீயாநி குர்யாத^3த்^3யைவ பு^3த்^3தி^4மாந் \mathbf{l}
```

No one knows what will happen to whom tomorrow. So a wise man should do all of tomorrow's tasks today.

```
(கல்ஹ் கரை ஸோ ஆஜ் கர் ....)

tomorrow = ஶ்வஹ்

day after tomorrow = பரஶ்வஹ்

2 days after tomorrow = ப்ரபரஶ்வஹ்

yesterday = ஹ்யஹ்

day before yesterday = பரஹ்யஹ்

2 days before yesterday = ப்ரபரஹ்யஹ்
```

#### ASAD (27)

```
ப்ராரப்⁴யதே ந க²லு விக்⁴நப⁴யேந நீசை:
ப்ராரப்⁴ய விக்⁴நவிஹதா விரமந்தி மத்⁴யா: l
விக்⁴நை: புந: புநரபி ப்ரதிஹந்யமாநா:
ப்ராரப்³த⁴முத்தமஜநா ந பரித்யஜந்தி ll
```

Inferior men do not start (any endeavor) with the fear of obstructions. Average men, stop an endeavor when they are faced with problems. However, even though they are struck again and again by disaster, superior men never give up an endeavor that they have undertaken.

## ASAD (28)

ஸிம்ஹ: ஶிஶுரபி நிபததி

```
மத<sup>3</sup> மலிந கபோல பி<sup>4</sup>த்திஷு க<sup>3</sup>ஜேஷு !
ப்ரக்ரு'திரியம் ஸத்த்வவதாம்
தேஜஸாம் ஹி ந வய: ஸமீக்ஷயதே !!
```

The lion, even when a cub, attacks jumps upon the cheek of an intoxicated elephant. It is indeed the nature of the courageous: the age of the glorious ones is never relevant.

and for the marathi crowd, here's a marathi translation:

```
ஸிம்ஹாசா தோ பா<sup>3</sup>ல தோ ஹி சபேட
மாரீ த்யாலா ஜோ கரீ மத்த் மோடா<sup>2</sup> ↓
தேஜஸ்வீ ஜே வ்ரு'த்தி ஐஸீச த்யாந்சி
தேதே<sup>2</sup> காஹி சாட<sup>3</sup> நாஹி வயாசீ ↓↓
அபி அதி⁴கம் ஏகம் ஸுப⁴ஶிதம் ப்ராரப்³த⁴வத் "யத<sup>2</sup>" ஶப்³தே³ந
யத<sup>2</sup> தே³ஶஸ்தத<sup>2</sup> ப⁴ஶ யத<sup>2</sup> ரஜ தத<sup>2</sup> ப்ரஜ: ↓
யத<sup>2</sup> பு⁴மிஸ்தத<sup>2</sup> தோயம் யத<sup>2</sup> பீ³ஜஸ்தத²ந்குர: ↓ ↓↓
```

a Nkura means the first sprout. yathA bIjastathA NkuraH is a very famous proverb. it basically means as you sow, so you reap ...

```
ந தை⁴ர்யேண விந ளக்ஷமி: ந ஶோஉர்யேண விந ஜ்ய: oldsymbol{l} ந தா^3நேந விந ஶோக்ஷோ ந க்^3யாநேந விந ஶஶ: oldsymbol{l} oldsymbol{l}
```

## ASAD (29)

```
யதா^2 காஷ்ட^2ம் ச காஷ்ட^2ம் ச ஸமேயாதாம் மஹோத^3தௌ^4 ஸமேத்ய ச வ்யபேயாதாம் தத்^3வத் பூ^4தஸமாக^3ம: 11
```

As two logs of wood come together in the ocean, and immediately go away from each other, so much alike is mankind ...

and for the marathi people, another translation : this one from the geeta rAmAyana by madgulkar in the song

"பராதீ⁴ந ஆஹே ஜக³தி புத்ர மாநவாசா **l** 

```
தோ³ஶ நா குணுசா':
தோ³ந் ஓந்த³க்யாந்சி ஹோதே ஸாக³ராத பே⁴ட
ஏக லாட தோடி³ தோ³கா⁴ம் புந்ஹா நாஹி கா³ட2↓
```

### ASAD (30)

கஸ்யசித் கிமபி நோ ஹரணீயம் மாமவாக்யமபி நோச்சரணீயம்  $\mathbf{I}$ ஸ்றீபதே: பத $^3$ யுக $^3$ ம் ஸ்மரணீயம் லீலயா ப $^4$ வஜலம் தரணீயம்  $\mathbf{II}$ 

One should not steal anything belonging to anyone, should not utter a sensitive sentence, should remember (bow down to) Vishnu's feet, and thus swim the ocean of life with ease.

#### ASAD (31)

This ASAD is a small tribute to my sanskrit teacher, Late Shri Vasant Nanivadekar. He used to reside in Bombay, and was very well versed with the sanskrit classics as well as conversational sanskrit. He was an active "kAryakartA" in many sanskrit related projects and activities in Bombay. Above all, along with my mother he was the one who had introduced me to this great world of Sanskrit verse and literature. (See his booklet amarasamvAadaH Sanskrit Prayer Arati Collection on the site.)

What follows is his translation of Tennyson's "Home they brought her warrior dead" into sanskrit verse.

கே $^3$ ஹாநீதே $^5$ ப்யஸுவிரஹிதே வீரஸிம்ஹே ஸ்வநாதே $^2$  மோஹம் ப்ராப்தா ந ச ந ச ஸகீ $^2$  க்ரந்தி $^3$ தும் வா ப்ரவ்ரு'த்தா  $^1$  பஶ்யந் தே $^3$ வீம் பரிஜந இத $^3$ ம் ப்ராஹ மர்மாஹதாம் தாம் நோ சேத் $^3$  ருத் $^3$ யாத் இயமபி ப $^4$ வேத் ப்ராணஹீநாசிரேண  $^1$ 

Home they brought her warrior dead She nor swooned nor uttered cry All her maidens watching said "She must weep or she will die."

லோகைர்மந்த $^3$ ம் விநதஹ்ரு $^3$ யை: ஸம்ஸ்துதோ வீர ஏவம் ஸ்நேஹஸ்யாஸீத் க $^2$ லு நரவரோ பா $^4$ ஜநம் ஶ்லாக $^4$ நீயம்  $^1$  ஸம்ஹார்த $^3$ ம் வா நரதநுத $^4$ ரம் ஶக்ருரௌதா $^3$ ர்யமூர்தி: நோசே கிங்சித் தத $^3$ பி கில ஸா நால்பமாத்ரம் சசால  $^1$ 

Then they praised him soft and low Called him worthy to be loved Truest friend and noblest foe Yet she neither spoke, nor moved.

ஸ்வீயஸ்தா $^2$ நாத் தத $^3$ நு ஶநகை: காபி தா $^3$ ஸீ ததா $^3$ நீம் ப்ராப்தா வீரம் நிப் $^4$ ரு $^3$ தக $^3$ மநா காநி க $^3$ த்வா பதா $^3$ நி தூ $^3$ ரீசக்ரே நரவர முகா $^2$ ச்சா $^2$ தி $^3$  வஸ்த்ரம் கராப் $^4$ யாம் கிங்சிந்மாத்ரம் ந ஹி விசலிதா நாபி வா ஸா ருரோத $^3$ 

Stole a maiden from her place Lightly to the warrior stept Took the face cloth from the face Yet she neither moved, nor wept.

காசித் $^3$  வ்ரு'த் $^3$ தா $^4$  நவதிரைதா $^3$ ம் தீ $^3$ ர்க $^4$ மாயுர்த $^3$ தா $^4$ நா க்ரோடே $^3$  தஸ்யா: ப்ரியதமரிரும் ஸ்தா $^2$ பயாமாஸ தா $^4$ த்ரீ க் $^3$ நீஷ்மே வ்ரு'ஷ்டிம் ஜலத $^3$  இவ ஸா பா $^3$ ஷ்பபூரம் முமோசஜாத, ப்ராணும்ஸ்தவ க $^2$ லு க்ரு'தே தா $^4$ ரயாமீத்யுவாச !

Rose a nurse of nintey years
Set his child upon her knee
Like summer tempest came her tears
"Sweet my child, I live for thee!"

## ASAD (32)

ஸாஹித்ய ஸங்கீ $^3$ த கலா விஹீந: ஸாக்ஷாத் பஶஶ: புச $^2$  விஷாண ஹீந:  $oldsymbol{\mathfrak{l}}$ 

த்ரு'ணம் ந கா $^2$ த $^3$ ந்நபி ஜீவமாந: தத் $^3$  பா $^4$ க $^3$ தே $^4$ யம் பரமம் பஷூணும் Ⅱ

The man without (love of) literature music or the arts is indeed an animal without a tail or horns. The fact that he survives even without eating grass is indeed a great piece of luck for the other animals.

#### ASAD (33)

This one is similar to ASAD(32) in meaning:

யேஷாம் ந வித் $^3$ யா ந தபோ ந தா $^3$ நம் ஜ்ஞாநம் ந ஶீலம் ந கு $^3$ ேணே ந த $^4$ ர்ம:  $\mathbf{l}$ தே மர்த்யலோகே பு $^4$ விபா $^4$ ரபூ $^4$ தா: மநுஷ்யரூபேண ம்ரூ $^3$ ள்சரந்தி  $\mathbf{l}$ 

Those who do not have learning, perseverence, are not charitable, do not have wisdom, character, good qualities or relegion, are indeed a burden to on the earth in the mortal world, and live as animals in the form of man.

#### ASAD (34)

அதி $^4$ க $^3$ த்ய கு $^3$ ரோ: ஜ்ஞாநம் சா $^2$ த்ரேப் $^4$ யோ விதரந்தி யே  $^1$ வித் $^3$ யா வாத்ஸல்ய நித $^4$ ய: மிக்ஷகா மம தை $^3$ வதம்  $^1$ 

The teachers who distribute knowledge among the students after getting it from their gurus, and who are storehouses of love and knowledge, are indeed like God to me.

## ASAD (35)

அய்வஸ்ய பூ $^4$ ஷைனம் வேகோ $^3$  மத்தம் ஸ்யாத் $^3$  க $^3$ ஜபூ $^4$ ஷைனம்  $^4$ சாதுர்யம் பூ $^4$ ஷைனம் நார்யா உத் $^3$ யோகோ $^3$  நரபூ $^4$ ஷைனம்  $^4$ 

speed is the ornament of the horse, the intoxicated state is the ornament of the elephant. Cleverness is the ornament of a woman, and

industriousness is the ornament of a man.

### ASAD (37)

```
அஹம் நமாமி வரதா^3ம் ஜ்ஞாநதா^3ம் த்வாம் ஸரஸ்வதீம் ^1ப்ரயச்^2 விமலாம் பு^3த்^3தீ^4ம் ப்ரஸந்நா ப^4வ ஸர்வதா^3 ^1
```

I bow to you, O Sarasvati who is the giver of boons and giver of knowledge. Give me untainted wisdom and be pleased and all endowing (to me)

### ASAD (40)

```
அபாரே காவ்யஸம்ஸாரே கவிரேக: ப்ரஜாபதி: \mathbb{I}யதா^2ஸ்மை ரோசதே விஶ்வம் ததா^2வை பரிவர்ததே \mathbb{I}
```

In the boundless world of poetry, PrajApati (Brahma) is the only one poet. He changes the universe as and when he thinks best ..

## ASAD (41)

```
அஸிதகி^3ரிஸமம் ஸ்யாத் கஜ்ஜலம் ஸிந்து^4 பாத்ரம் ஸுரதருவரஶாகா^2 லேக^2நீ பத்ரமுர்வீ ^1 லிக^2தி யதி^3 க்^3ரு^3ஹீத்வா ஶாரதா^3 ஸர்வகாலம் தத^3பி தவ கு^3ணைநாம் ஈஶ பாரம் ந யாதி ^1
```

The ink may be like a black mountain, the sea may be the inkpot, A branch of the tree of gods (kalpataru / mandAra ...I believe there are five of them) may be used as a pen, and the whole earth be used as the paper. If even Sharada (Goddess Sarasvati) writes for all the time using all this material, even then, O lord, she will not come to the end of describing your good qualities.

```
த^3தா^3தி ப்ரதிக்^3ரு^3ண்ஹாதி கு^3ஹ்யமாக்^2யாதி ப்ரு^4ச்ச^2தி \mathbf{U}^4ங்க்தே போ^4ஜயதே சைவ ஷட்^3வித^4ம் ப்ரீதிலக்ஷணம் \mathbf{U}
```

I haven't heard this one before, so the following may be off the mark to some extent

Giving, return of courtesy, sharing secrets, asking (for one's welfare?) eating (with one?), feeding, these are six characteristics of love.

#### **ASAD**

Need meaning of subhAShita

```
த^3தா^3தி ப்ரதிக்^3ரு^3ண்ஹாதி கு^3ஹ்யமாக்^2யாதி ப்ரு^3ச்ச^2தி 1 பு^4ங்க்தே போ^4ஜயதே சைவ ஷட்^3வித^4ம் ப்ரீதிலக்ஷணம் 11
```

**~~~~~~** 

I believe this may be originally in some Purana; it's in Pancha tantra as well as in UpadeSAmRita of RUpa Goswami.

"Six symptoms of affection are giving, receiving, explaining in confidence and enquiring, accepting food and feeding."

Henry Groover (AgrAhya dAsa)

```
த^3தா^3தி ப்ரதிக்^3ரு^3ஹ்ணதி த^3தா^3தி ப்ரதிக்^3ரு^3ண்ஹாதி கு^3ஹ்யமாக்^2யாதி ப்ரு^4ச்ச^2தி \mathbf{U}^4ங்க்தே போ^4ஜயதே சைவ ஷட்^3வித^4ம் ப்ரீதிலக்ஷணம் \mathbf{U}
```

I haven't heard this one before, so the following may be off the mark to some extent

Giving, return of courtesy, sharing secrets, asking (for one's welfare?) eating (with one?), feeding, these are six characteristics of love.

you are almost right. here is the accurate meaning:

gives, takes, tells and asks secrets, eats (from you) and feeds (you) are the six characteristics of love ... (friendship would perhaps be more appropriate here .. )

க்ஷதே ப்ரஹாரா: நிபதந்தி அபீ $^4$ க்ஷணம் த $^4$ நக்ஷயே வர்த $^4$ தி ஜாட $^2$ ராக் $^3$ நி:  $\mathbf{l}$  ஆபத்ஸு வைராணி ஸமுத் $^3$ ப $^4$ த $^3$ ந்தி சிக் $^3$ ரேஷு அநர்தா: $^2$  ப $^3$ ஹுஃப $^4$ வந்தி  $\mathbf{ll}$ 

When the money is gone (become poor), the hunger increases

At the time of trouble, the enemities crop up

when you are divided (without unity), problems become plenty.

I do not know the meaning of "abhIkShNaM". The meaning of first line
depends upon this word.

I think "samudbhada.nti" should be "samudbhava.nti".

Basically, the SubhAshita is trying to tell us that problems crop up only when you are devoid of the solution!

(Murphy's law?)

க்ஷதே ப்ரஹாரா: நிபதந்தி அபீ⁴க்ஷணம்

I do not know the meaning of "abhIkShNaM". The meaning of first line depends upon this word.

Dictionary gives the meaning of abhIkShaNam as "every moment"; it fits here, but is somewhat puzzling. With this meaning, the first pada means When wounded, blows fall every moment (The wounded get hit repeatedly) IF it is abhikShaNaM, the first line will not obey the meter of the shloka. besides that everything makes sense. (it is basically a version of "when it rains, it pours" ...

## ASAD (keshavaM patitaM dRiShTvA)

க $^2$ ்ரேவம் பதிதம் த் $^3$ ருஸ்த்வ, பந்த $^3$ வஹ ஹா்ர் நிா்ப $^4$ ரஹ றுத $^3$ ந்தி கௌரவஹ ஸா்வே, ஹ க $^2$ ்ரேவ் ஹ கேருவ க $^3$ தஹ்

One of the let me catch my breath shlokas?

Actually this is a fairly famous one. The "correct" interpretation:

கே ஶவம் பதிதம் த்³ரு'ஷ்ட்வா பாண்ட³வா ஹா்ஶாநிா்ப⁴ரா: ருத³ந்தி கௌரவா: ஸா்வே ஹா ஹா கே ஶவ கே ஶவ

notive that ke and shava have been separated. The word "ka" means water (among several other meanings). Hence ke means in water. pANDava also

means fish; kaurava also means crow. hence the interpretation is: Seeing the cadaver (shava) fallen in water, the fish were overjoyed. ALl the crows however started crying .. " O the cadaver in water!!"

### ASAD (46)

```
வைத்^3யராஜ நமஸ்துப்^4யம் யமராஜஸஹோத^3ர ^1யமஸ்து ஹரதி ப்ராணுந் வைத்^3யோ ப்ராணுந் த^4நாநி ச ^1
```

O vaidya (doctor), brother of Yama, I bow down to you. Yama only steals away one's life, but the vaidya steals one's life as well as money!

### ASAD (47)

```
அர்யவம் நைவ க^3ஜம் நைவ வ்யாக்^4ரம் நைவ ச நைவ ச ^1 அஜாபுத்ரம் ப^3லிம் த^3த்^3யாத் தே^3வோ து^3ர்ப^3லகா^4தக: 11
```

Not a horse, not an elephant, and never a tiger. It is the son of a goat that is sacrificed! God is indeed a betrayer of the weak ...!

## ASAD (49)

```
சிந்தநீயா ஹி விபதா^3ம் அதா^3வேவ ப்ரதிக்ரியா \mathbf{l} ந கூபக^2ந்தம் யுக்தம் ப்ரதீ^3ப்தே வஹ்நிநா க்^3ரு^3வே \mathbf{ll}
```

The reaction to calamity must be considered before hand. IT is no use to start digging a well after your house is afire!!

## ASAD (51)

```
ஆயுரு: கூஷன ஏகோ\mathbf{S}பி ஸா்வரத்நைா்ந லப்^4யதே \mathbf{I} நீயதே ஸ வ்ரு^3 ஸாமஹாநஹோ
```

Even a single second in life cannot be obtained by all precious jewels. Hence spending it without purpose is a great mistake.

### ASAD (54)

```
ஸ்வாமிநோ தே<sup>3</sup>ஹலீதீ<sup>3</sup>பஸமம் அந்யோபகாரகம் II

ஆத்மந் = self

பரிதோஷ = satisfaction

கவி = poet

காவ்ய = poetry

ஸ்வாமி = master

தே<sup>3</sup>ஹலி = doorstep

தீ<sup>3</sup>ப = light

ஸம = similar
```

ஆத்மந: பரிதோஷாய கவே: காவ்யம் ததா $^2$ பி தத்  $oldsymbol{\mathfrak{l}}$ 

The poetry of poets is always for their own satisfaction, However, like the light on the porch of the master's house, it is also beneficial to others. (light from the porch illuminates the inside as well as the outside of a house ... )

#### ASAD (56)

அந்ய = other உபகார = favour

```
ஈக்ஷணம் த்³விகு³ணம் ப்ரோக்தாம் பா⁴ஷணஸ்யேதி வேத⁴ஸா ி
அக்ஷிணி த்³வே மநுஷ்யாணும் ஜிம்வ்ஹா த்வைகேவ நிர்மிதா ி
ஈக்ஷண = seeing
த்³விகு³ண = twice
ப்ரோக்த (ப்ர + உக்த) = said
பா⁴ஷண = speaking
வேத⁴ஸ் = brahmA
அக்ஷி = eye
த்³வே = two
```

```
நிர்மித = created
```

Seeing is given twice as much importance as speaking by Brahma. Man has two eyes, however, only one tongue was created.

### ASAD (ASAD)

```
ந ஹி ஸுப்தஸ்ய ஸிம்ஹஸ்ய ப்ரவியந்தி முக<sup>2</sup>ம் ம்ரு'கா:<sup>3</sup> !!
உத்<sup>3</sup>யம் = effort
ஸித்<sup>4</sup> = to be accomplished
கார்ய = work
மநோரத<sup>2</sup> = wish
ஸுப்த = asleep
ஸிம்ஹ = lion
ப்ர + விய் = to enter
முக<sup>2</sup> = mouth
ம்ரு'க<sup>3</sup> = deer/animal
```

உத் $^3$ யமேந ஹி ஸித் $^4$ யந்தி கார்யாணி ந மநோரதை: $^2$ 

Work is accomplished by effort, not by wishing. Deer do not enter the mouth of a sleeping lion.

Vivek Khare asked me the meaning of the word "hi" in the subhAshita : udyamena hi sidhyanti ....

The word hi means nothing. Perhaps it could be interpreted here as an emphasizer, but otherwise, it means literaly nothing. The words cha vai tu and hi are used in sanskrit by poets to fill up the meter. the words cha and tu have meanings, (and and but respectively) but the word vai has no meaning, and the word hi may be interpreted as something that emphasizes a point.

In fact I am sure many of you know the famous first attempt by a quack poet :

```
உத்திஷ்ட^2 உத்திஷ்ட^2 ராஜேந்த்^3ர முக^2ம் ப்ரக்ஷாலயஸ்வ ட: \mathbf lப்ரபா^4தே ரோதி^3தீ குக்கு ச வை து ஹி ச வை து ஹி \mathbf l
```

The poet thought up these three lines:

O king, (rajendra), get up get up ! (uttiShTha) mukhaM prakShAlayasva (wash your face !) The rooster cries out in the morning (prabhAte roditi kukkuTaH)

the problem was after uttishThottiShTha rAjendra, mukhaM prakShAlayasva left one letter less for the eight letter anuShTubh Chanda, and prabhAte roditi kukkuTaH had one letter extra! so this grandmaster took the "TaH" from kukkuTaH and placed it at the end of the first line! And now he had three out of four parts, and he just coud not think of anything for the last part of the verse hence cha vai tu hi cha vai tu hi!!!

#### ASAD (59)

```
உத்தமோ நாதிவக்தா ஸ்யாத் அத^4மோ ப^3ஹுபா^4ஷதே ^1
ந காஞ்சநே த்^4வநிஸ்தாத்^3ரு^3க் யாத்^3ரு^3க் காம்ஸ்யே ப்ரஜாயதே ^1
```

அதி = too much வக்த்ரு' = speaker அத^ம = inferior பா^ஷ் = to speak காஞ்சந = gold க்4வநி = sound

உத்தம = excellent

கம்ஸ்ய = bronze ப்ர + ஜா = to be born

The great man is rarely somone who talks too much, but the inferior man talks too much. There is no sound from gold as there is from bronze.

சிந்தாயாஸ்து சிதாயாஸ்து பி $^3$ ந்து $^3$  மாத்ரம் விஶேஶத:  $\mathbf l$ சிதா த $^3$ ஹதி நிர்ஜீவம், சிந்தா த $^3$ ஹதி ஜீவிதம்  $\mathbf l$ 

## Meaning:

Between 'ChintA' (worry) and 'ChitA' (pyre) the only difference

is dot (anuswAra bindu in chintA, that 'n'). Pyre burns the dead, while worry burns the living. DON'T WORRY BE HAPPY:) Ganapthi.

```
சிதா சிந்தா ஸமாப்ரோக்தா பி^3ந்து^3மாத்ரம் விஶேஷதா \mathbf l ஸஜீவம் த^3ஹதே சிந்தா நிர்ஜீவம் த^3ஹதே சிதா \mathbf l\mathbf l
```

The difference betn "CHINTA" and "CHITA" is just a dot. "PYRE" burns the dead, while "WORRY" burns the living.

```
உபகாரோ ஹி நீசாநாம் அபகரோ ஹி ஜாயதே oldsymbol{l} பய:பாநம் பு^4ஜங்கா^3ணும் கேவலம் விஷவர்த^4நம் oldsymbol{l}
```

```
உப + க்ரு' = to do a favor
நீச = lowly
அப + க்ரு' = to harm
பயஸ் = milk / water
பு4ஜங்க<sup>3</sup> = snake
கேவலம் = only
விஷ = posion
வர்த⁴ரு = increase
```

Even a good turn done to a bad man results in evil. Drinking of milk by snakes is only going to result in increase of their poison.

## ASAD (61)

uttamA AtmanA khyAtAH pituH khyAtAshcha madhyamAH . adhaMA mAtulat khyAtAH shvashurAChAdhamAdhamAH ...

```
ஸந்தி<sup>4</sup> விக்<sup>3</sup>ர:அ :
உத்தமா: ஆத்மநா க்<sup>2</sup>யாதா: பிது: க்<sup>2</sup>யாதா: ச மத்<sup>4</sup>யமா: l
அத<sup>4</sup>மா: மாதுலாத் க்<sup>2</sup>யாதா: ஶவஶுராத் ச அத⁴மாத⁴மா: ll
```

#### shabdArtha

உத்தம = most superior

```
க்<sup>2</sup>யாத = famous
பித்ரு' = father
மத்<sup>4</sup>யம = medium/average
மாதுல = maternal uncle
ஶ்வமுர = father in law
அத<sup>4</sup>ம = inferior
அத<sup>4</sup>மாத<sup>4</sup>ம = the worst among the inferior
```

The great ones are famous by their own efforts, The average are famous because of their father. The inferior men are famous because of their uncle. and the worst among them are famous because of their father in law. I Thought you may like this subhashitha.

```
அநுக^3ந்து^2ம் ஸத^2ம் வத்ஸ்மா குத்ஸநம் யதி^3 நயக்யதே^2 ^1 ஸ்வல்பமார்த^2நுக^3ந்த^2வ்யம், மர்க^3ஸ்தோ^2வ நவஸீத^4தி^2 ^1 ஸுந்த^3ரோ^3பி ஸுமீலோ^3பி குலீலோ^3பி மஹட^4நஹ ^1 அகுலிநோ^3பி வித்^3யாவாந், தே^3வைரபி ஸ்^1உபூஜ்யதே^2 ^1
```

Bhavartha: A scholor even if he is from a backword class, is recognised and respected even in the company of the people who are most beautiful. who have great family background, and even among the gods.

```
உத்தமா ஆத்மநா க்<sup>2</sup>யாதா: பிது: க்<sup>2</sup>யாதாம்ச மத்⁴யமா: ↓
அத⁴ம்ஆ மாதுலத் க்<sup>2</sup>யாதா: ஶ்வஶுராசா²த⁴மாத⁴மா: ∭
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ர:அ:
உத்தமா: ஆத்மநா க்<sup>2</sup>யாதா: பிது: க்<sup>2</sup>யாதா: ச மத்⁴யமா: ↓
அத⁴மா: மாதுலாத் க்<sup>2</sup>யாதா: ஶவஶுராத் ச அத⁴மாத⁴மா: ∭
```

#### shabdArtha

```
உத்தம = most superior
க்²யாத = famous
பித்ரு' = father
மத்⁴யம = medium/average
மாதுல = maternal uncle
```

```
ஶ்வஶுர = father in law
அத⁴ம = inferior
அத⁴மாத⁴ம = the worst among the inferior
```

The great ones are famous by their own efforts, The average are famous because of their father. The inferior men are famous because of their uncle. and the worst among them are famous because of their father in law.

I interpreted this in a different way. This shubhashita intends to convey the wealth

Most respected weath is the one you earn
That you inherit from your father is just OK
One you get from your mother is not good

And, the one you aquire from wife is the worst

I am not sure if that were a different version of this shubhashita

## ASAD (subhAshita sangrahaH 1)

```
உத்^3யமஸ்ஸாஹஸம் தை^4ர்யம் பு^3த்^3தி^4ஶ்யக்தி: பராக்ரம: ^1 ஷடே^3தே யத்ர வர்தந்தே தத்ர தே^3வ: ஸஹாயக்ரு^3த் ^1
```

```
உத்3யம: = effort sAhasam = adventure
தை4ர்யம் = courage buddhiH = knowledge
யக்தி: = strength parAkramaH = bravery
ஷட் = six ete = these
யத்ர = where vartante = exist
தத்ர = there devaH = god
```

God will help provided the six qualities effort, adventure, courage.

knowledge, strength and bravery exist.

ஸ்ஹாயக்ரு'த் = helpful

#### **ASAD**

```
ஆதி^3த்யசந்த்^3ராவநலாநிலௌ ச
த்^3யௌர்பூ^4மிராபோ ஹ்ரு^3யம் யமஶ்ச ^{f l}
```

```
அஹுர்ச ராத்ரிர்ச உபே⁴ ச
த⁴ர்மர்ச ஜாநாதி நரஸ்ய வ்ரு'த்தம் Ⅱ
ஆதி^3த்ய: = Sun
சந்த்<sup>3</sup>ர: = Moon
அநில: = air
அநல: = fire
த்^3யெள: = sky
பூ⁴மி: = earth
ஆப: = water
ஹ்ரு'த^3யம் = soul
шь: = Lord Yama
= and
அஹ: = morning
ராக்ரி: = night
உപേ⁴ = both
கு⁴ர்ம: = righteousness
ஜாநதி = knows
நரஸ்ய = man's
வ்ரு'த்தம் = character
```

Lord Sun, Lord Moon, Lord Vayu (air), Lord Agni (fire), the Sky, mother Earth. the water (Lord Varuna), the soul, Lord Yama, both the Day and the Night. and Dharma (the Righetousness) each one of these will know a man's character. Every moment, you are being watched atleast by one of the above!

The discussion is with reference to recent Subhashitam posted by Raghavendra the one with UdyamasAhasaM .... etc..

Hemali Vyas disagreed with the meaning of the two words Dhairyam and SAhasam Ramakrishna from Tokyo disagreed with the Hemali's comments.

Here is my opinion for whatever it is worth.

DhairyaM means Dheeratwa bhavaM dhee is buddhi or intellect so in contrast to sAhasaM dhairyaM must involve intellectual conviction. So in a way Hemali Vyas is right Raghavendra's meaning that it is courage is also right It

should be courage born of intellectual conviction not emotional outburst. We all know what is right but many a time we do not have the guts to follow what is right we do what we feel (emotional driven) like doing. DhairyaM is the courage to do what is based on right understanding.

sAhasaM I will split as sa + a + hasam (I donot have a dictionary at my computer desk this may be my imagination).

has if I remember rightly means to smile or to laugh at with a in front it means opposite to be serious that one to take things seriously not jokingly

with prefix sa it could mean samyak that is total or with seriously or daringly jumping into action there is no joking around in that sense SAhasaM should imply serious adventurous pursuit in contrast to DhairyaM sAhasaM need not involve intellectual conviction it could be based on just emotional outburst. So there is a possibility of one getting burned if it is not based on sound intellectual judgment.

Hence the subhashitaM says one needs both the DhairraM and SAhasaM Just an intellectual curiosity If I have all the six of them listed why do I need the help of the Deva

The truth of the matter is if I have all of them I already have the help of the Deva. Having all the six of them itself is by the grace of Deva too. In Vedanta Shastra, there is a preceding deity for each of the faculties like Indra for Bhuddi etc. Hence having these qualities is a grace of God too!

Hari Om!

Sadananda

What you have is His gift to you and what you do with what you have is your gift to Him.

## ASAD (Subhashita Sangrah 3)

ந த்வஹம் காமயே ராஜ்யம் ந ஸ்வர்க $^3$ ம் நாபுநர்ப $^4$ வம்  $^{f l}$  காமயே து: $^3$ க $^2$ தப்தாநாம் ப்ராணிநாம் ஆர்திநாருநம்  $^{f l}$ 

 $_{\rm Б}$  = no

```
து = Certainly
அஹம் = I am
காமயே = wish
ராஜ்யம் = kingdom
ஸ்வர்க³ம் = heaven
அபுநர்ப⁴வம் = na + punarbhavam = salvation
து:³க²தப்தாநாம் = for grief ridden
ப்ராணிநாம் = for living beings
ஆர்தி: = kaShTam, sorrow
நாமுநம் = destruction, removal
```

"Certainly I do not wish for kingdom. I do not wish for heaven.

I do not even want salvation. My humble wish is for removal of sorrow from all the grief ridden living beings."

King Rantideva asks this wish from the God. This is considered as the one of the great shlokas representing our culture. I heard the story behing this subhAshita from Sri Krishna Shastry during the "Speak Sanskrit Classes". Will share with you someday soon.

#### **ASAD**

```
விட^3ம்ப^4ம் பஶ்யது அத்ர !
(See the sarcasm here)
அஜாயுத்^3த^4ம்ரு'ஷிஶ்ராத்^3த^4ம் ப்ரபா^4தே மேக^4ட^3ம்ப^3ரம் ! த^3ம்பத்யோ: கலஹஶ்சைவ பரிணுமே ந கிஞ்சந !!
அஜ: = goat
யுத்^3த^4ம் = fight
ரு'ஶி: = sage
ஶ்ராத்^3த^4ம் = post death rituals
ப்ரபா^4தே = in the morning
மேக:^4 = cloud
^3ம்ப^3ரம் = noise, thundering
```

```
த<sup>3</sup>ம்பத்யோ: = of the couple
கலஹ: = quarrel
ச = and
ஏவ = indeed
பரிணமே = in the result
ந = no
கிஞ்சந = something
```

Fighting between the goats, post death rituals for the sages, the thundering of clouds in the morning and the quarrel between the couple there is no useful outcome (result) in any one of these:)

('Sages' refers to those who have already attained salvation.

Hence rituals for them are unnecessary.)

## ASAD (Subhashita Sangraha 5)

```
கூடிணஶ்: கணஶஶ்ஸைசவ வித்³யாமா்த²ம் ச ஸாத⁴யேத் l கூடிண த்யாகே³ குதோ வித்³யா கணத்யாகே³ குதோ த⁴நம் ll க்ஷண: = minute க்ஷணஶ்: = minute by minute கண: = grain, bit கணஶ்: = bit by bit வித்³யாம் = knowledge அா்த²ம் = money ச = and ஸாத⁴யேத் = accomplish, achieve த்யாக:³ = abandon, renounce குத: = from where
```

Knowledge should be persued with minute by minute efforts.

Money should be earned utilising each and every grain.

If you waste time, how can you get knowledge?

If you waste resources, how can you accumulate the wealth?

```
ASAD (Subhashita Sangraha 7)
அபி ஸ்வர்ணமயீ லங்கா ந மே லக்ஷமண ரோசதே !
ஐநநீ ஐந்மபூ மிர்ச ஸ்வர்கா த பி க ரீயஸீ !!

அபி = and, even though
ஸ்வர்ணமயீ = covered with gold, full of gold
ந = no
மே = for me
ரோசதே = appeal
ஐநநீ = mother
ஐந்மபூ மி: = motherland
ஸ்வர்க: = heaven
க ரீயஸீ = grander, higher
O LakShmana, even though Lanka is a golden land, it does not appeal to me.
One's mother and motherland are greater than heaven itself.
( Said by Lord Rama upon viewing Lanka )
```

## ASAD (Subhashita Sangraha 7)

```
பரோபகாராய ப^2லந்தி வ்ரு'க்ஷா: பரோபகாராய வஹந்தி நத்^3ய: பரோபகாராய து^3ஹந்தி கா^3வ: பரோபகாரார்த^2மித^3ம் ஶாரீரம் \mathbb I பரோபகார: = assistance to others ப^2லந்தி = give fruits (plural) வ்ரு'க்ஷா: = trees வஹந்தி = flow (plural) நத்^3ய: = rivers து^3ஹந்தி = give milk (plural) கா^3வ: = cows இத^3ம் = this ஶாரீரம் = body
```

Trees give fruits to assist others. Rivers flow to help others.

Cows produce milk to feed others. In the same way, our own human body should also be employed for the assistance of others.

```
ASAD (Subhashita Sangraha 8)
அமந்த்ரம் அக்ஷரம் நாஸ்தி நாஸ்தி மூலமநௌஷத^3ம் oldsymbol{\mathsf{I}}
அயோக்^3ய: புருஷோ நாஸ்கி யோஜகஸ்கத்ர து^3ர்லப:^4 \parallel
அமந்த்ரம் = na + mantram, non mantra (mantra = divine poem).
அகூரம் = na + kSharam, imperishable, a letter of the alphabet
r_5 = no
அஸ்தி = is
முலம் = root
அநௌஷத³ம் = na + auShadam, non medicine
அயோக்^3ய: = useless
பருஷ: = person
யோஜக: = co ordinator (one who organizes, plans)
தத்ர = there
து<sup>3</sup>ர்லப:<sup>4</sup> = difficult to get, scarce
There is no letter in the alphabet that cannot be used in divine poems
(mantra). There exists no root which cannot be used as a medicine.
Likewise, there is no useless person. The scarcity is for the one.
```

### ASAD (63)

who knows how to use them!

```
ஏகசக்ரோ ரதோ² யந்தா விகலோ விஷமே ஹயா: l
ஆக்ராமத்யேவ தேஜஸ்வீ தத்²யாப்யர்கோ நப⁴ஸ்தலம் ll
ஸந்தி⁴ விக்³ரஹ
ஏகசக்ர: ரத:² யந்தா விகல: விஷமே ஹயா: l
ஆக்ராமதி ஏவ தேஜஸ்வீ ததா²பி அர்க: நப⁴ஸ்தலம் ll
ஏக = one
```

```
சக்ர = wheel

ரத<sup>2</sup> = chariot
யந்த்ரு' = charioteer
விகல = disabled
விஷம = odd (as in odd or even)
ஹய = horse
ஆ + க்ரம் = to attack
ஏவ = only
தேஜஸ்விந் = one who has tej (brilliance)
அர்க = sun
நப்4ஸ்தல = sky
```

the bhAvArtha

He has a chariot with one wheel, a charioteer who is disabled (it is believed that aruNa, the sun's charioteer was a cripple), and an odd number (i think it is seven) of horses to drive the chariot. Even then the briliant sun always attacks the sky!!

# ASAD (subhAShita sangraha 9)

So, let me wind up this small series with a subhAshita I wrote.

Please excuse me for the mistakes.

```
ப⁴வதீ³ய: l
மது⁴ஸிக்தோ நிம்ப³க²ண்ட:³ து³க்³த⁴புஷ்டோ பு⁴ஜங்க³ம: l
க³ங்கா³ஸ்நாதோ$பி து³ர்ஜந: ஸ்வபா⁴வம் நைவ முந்சதி ll
மது⁴ = honey
ஸிக்த: = pasted with
நிம்ப:³ = neem
க²ண்ட:³ = wooden piece, stem
து³க்³த:⁴ = milk
புஷ்ட: = fed with
பு⁴ஜந்க³ம: = snake
ஸ்நாத: = one who has taken bath
```

```
அபி = too
து³ர்ஜந: = bad person
ஸ்வபா⁴வ: = character, quality
ந = No
ஏவ = indeed
முந்சதி = leave, discard
```

Honey paste on a bitter neem stem, milk feeding for a poisonous snake and Ganga bath for a bad person none will change their character. The bad qualities do not vanish just by changing outer look. We had to change our inner self.

## ASAD (64)

```
ஏகேநாபி ஸுவ்ரு'க்ஷேண புஷ்பிதேநா ஸுக<sup>3</sup>ந்தி⁴நா l
வாஸிதம் தத்<sup>3</sup> வநம் ஸர்வம் ஸுப்த்ரேண குலம் யதா<sup>2</sup> ll
ஸந்தி⁴ விக்³ரஹ
ஏகேந அபி ஸுவ்ரு'க்ஷேண புஷ்பிதேநா ஸுக³ந்தி⁴நா l
வாஸிதம் தக்<sup>3</sup> வநம் ஸர்வம் ஸுப்க்ரேண குலம் யதா<sup>2</sup> ll
```

#### shabdArtha

```
அபி = also
வ்ரு'க்ஷ = tree
புஷ்பித = one that has flowered
ஸுக³ந்தி⁴ம் = one that has a nice fragrance
வாலித = made fragrant
வந = forest
ஸுபுத்ர = good son
குல = family
யதா² = As
```

### bhAvArtha

Even by one good tree that has flowered and has a nice fragrance, the whole forest is made fragrant, just as a whole fmaily is benefitted by one

### good son.

## ASAD (65)

```
ரு'ணமேஷோ\mathbf{S}க்^3நிமேஷம்ச மத்ருமேஷஸ்ததை^2வ ச \mathbf{I}புந: புரவர்த^4ந்தே தஸ்மாச்சே^2ஷம் ந ரக்ஷயேத் \mathbf{II} ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ ரு'ணமேஷ: அக்^3நிமேஷ: ச மத்ருமேஷ: ததை^2வ ச \mathbf{I}புந: புர: ப்ரவர்த^4ந்தே தஸ்மாத் மேஷம் ந ரக்ஷயேத் \mathbf{II}
```

#### shabdArtha

```
ரு'ண = debt
மேஷ = remainder
அக்<sup>3</sup>நி = fire
மத்ரு = enemy
புந: = again
ப்ர + வ்ரு'த்<sup>4</sup> = to grow fast
தஸ்மாத் = hence
ரக்ஷ = protect / maintain
```

### bhAvArtha

Any remainder of debt, fire and enemy grow rapidly again and again, hence no remainder should be maintained.. (debts should be completely paid of and fire or enemies should be completely destroyed)

## ASAD (66)

```
உத<sup>3</sup>யே ஸவிதா ரக்தோ ரக்தர்சாஸ்தமநே ததா<sup>2</sup> l
ஸம்பத்தௌ ச விபத்தௌ ச ஸாது⁴நாமேகருபதா ll
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
உத<sup>3</sup>யே ஸவிதா ரக்த: ரக்த: சா அஸ்தமநே ததா<sup>2</sup> l
ஸம்பக்தௌ ச விபக்தௌ ச ஸாது⁴நாம் ஏகருபதா ll
```

```
உத<sup>3</sup>ய = rise
ஸவித்ரு' = sun
ரக்த = red
அஸ்த = fall (set)
ஸம்பத்தி = prosperity
விபத்தி = calamity
ஸாது<sup>4</sup> = great man
ஏக = one
ரூப = form
```

The sun is red at sunrise and red at sunset: During prosperity as well as calamity the great men have the same form.

## ASAD (67)

bhAvArtha

```
உத்<sup>3</sup>யோகி<sup>3</sup>நம் புருஷஸிம்ஹமுபைதி லக்ஷமீ:
தை<sup>3</sup>வேந தே<sup>3</sup>யமிதி காபுருஷா வத<sup>3</sup>ந்தி l
தை<sup>3</sup>வம் நிஹத்ய குரு பௌருஷமாத்மர்கத்யா
யத்நே க்ரு'தே யதி<sup>3</sup> ந ஸித்<sup>4</sup>யதி கோ5த்ர தோ<sup>3</sup>ரு: ?
ஸந்தி<sup>4</sup> விக்<sup>3</sup>ரஹ
உத்<sup>3</sup>யோகி<sup>3</sup>நம் புருஷஸிம்ஹம் உபைதி லக்ஷமீ:
தை<sup>3</sup>வேந தே<sup>3</sup>யம் இதி காபுருஷா வத<sup>3</sup>ந்தி l
தை<sup>3</sup>வம் நிஹத்ய குரு பௌருஷம் ஆத்மருக்த்யா
```

```
உத்<sup>3</sup>யோகி<sup>3</sup>ந் = industrious
புருஷ = man
ஸிம்ஹ = lion
உப + ஈ = to approach
தை<sup>3</sup>வ = destiny
கா புருஷ = contemptible fellow
வத்<sup>3</sup> = to speak
```

```
நி + ஹந் = destroy
குரு = do
பௌருஷ = manliness, virility, courage, effort
ஆத்மந் = self
ருக்தி strength
யத்ந = effort
க்ரு'த = done
யதி³ = if
ஸித்⁴ = to be accomplished
அத்ர = here
தோ³ஷ = fault
bhAyArtha
```

Laxmi goes to the industrious man like a lion. Only contemptible cowards say that destiny should give. Overcome your destiny and excercise your manliness. If there is no accomplishment inspite of effort where is the fault? (If there is no success inspite of e ffort, it is not your fault)

## ASAD (68)

shabdArtha

```
உபஸர்கே<sup>3</sup>ண தா⁴த்வர்தோ<sup>2</sup> ப<sup>3</sup>லாத<sup>3</sup>ந்யத்ர நீயதே l
ப்ரஹாராஹாரஸம்ஹாரவிஹாரபரிஹாரவத் ll
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
உபஸர்கே<sup>3</sup>ண தா⁴து அர்த:<sup>2</sup> ப<sup>3</sup>லாத் அந்யத்ர நீயதே l
ப்ரஹார ஆஹார ஸம்ஹார விஹார பரிஹார வத் ll
```

```
உபஸர்க<sup>3</sup> prefix
தா⁴து verb
அர்த<sup>2</sup> meaning
ப<sup>3</sup>லா = force
```

அந்யத்ர = somewhere else நீ (நய) = to take away

```
ஹ்ரு' (ஹரதி) = to steal
ப்ர + ஹ்ரு' = to hit
ஆ + ஹ்ரு' = to eat
ஸம் + ஹ்ரு' = to completely destroy
வி + ஹ்ரு' = to roam
பரி + ஹ்ரு' = to abandon
```

### bhAvArtha

The meaning of a verb is forcibly taken elsewhere by a prefix. Just like the meaning of the verb hRi (to steal) is changed by the following prefixes: pra, A, saM, vi, pari ... (meanings given above)

## ASAD (69)

```
ஏதே ஸத்புருஷா: பரார்த<sup>2</sup>க4டகா: ஸ்வார்தா<sup>2</sup>ந் பரித்யஜ யே
ஸாமாந்யாஸ்து பரார்த<sup>2</sup>முத்<sup>3</sup>யமப்4ரு'த: ஸ்வார்தா<sup>2</sup>விரோதே4ந யே l
தே5மீ மாநவராக்ஷஸா: பரஹிதம் ஸ்வார்தா<sup>2</sup>ய நிக்4நந்தி யே
யே து க்4நந்தி நிரர்த<sup>2</sup>கம் பரஹிதம் தே கே ந ஜாநீமஹே ll
ஸந்தி<sup>4</sup> விக்<sup>3</sup>ரஹ
ஏதே ஸத்புருஷா: பர அர்த<sup>2</sup> க4டகா: ஸ்வார்தா<sup>2</sup>ந் பரித்யஜ யே
ஸாமாந்யா: து பரார்த<sup>2</sup>ம் உத்<sup>3</sup>யம ப்4ரு'த: ஸ்வார்த<sup>2</sup> அவிரோதே4ந யே l
தே அமீ மாநவ ராக்ஷஸா: பரஹிதம் ஸ்வார்தா<sup>2</sup>ய நிக்4நந்தி யே
யே து க்4நந்தி நிரர்த<sup>2</sup>கம் பரஹிதம் தே கே ந ஜாநீமஹே ll
```

```
ஏதே = these
ஸத்புருஷ = good man
பர = foreign / other
அர்த<sup>2</sup> = benefit
க<sup>4</sup>டக = component
ஸ்வார்த<sup>2</sup> = one's own purposes
பரி + த்யஜ் = to sacrifice
யே = those who
```

```
ஸாமாந்ய = common
உத்<sup>3</sup>யம = effort
ப்<sup>4</sup>ரு'த் = one who carries
விரோத<sup>4</sup> = opposition
அவிரோத<sup>4</sup> = no opposition
அமீ = ??
மாநவ = man
ராக்ஷஸ = demon
ஹித = wellbeing
நி + ஹந் = to destroy
நிரர்த<sup>2</sup>கம் = needlessly
கே = who
ஜ்ஞா (ஜாநதே, ஜாநாதி) to know
```

These, who are engaged in benefitting others after sacrificing their own purposes are the great men. Those who benefit others without opposing their needs are the common men. Those who destroy others' well being for doing good to themselves are demons in human form. However those who destroy other peoples' well being without any cause whatsoever, we do not know who they are !

Here is a marathi equivalent for the above shloka: he to satpuruSha svakArya tyajuni anyArta hI sAdhitI he to madhyama je nijArtha karunI anyArtha sampAditI he to rAkShasa je svakArya viShayI anyArtha vidhva.nsitI je kA vyartha parArthahAni kariti te koNa kI durmatI?

# ASAD (70)

```
அநுதி^3நமநுதாபேநாஸ்ம்யஹம் ராம தப்த:
பரமகருண மோஹம் சி^2ந்தி^4 மாயாஸமேதம் \mathbf{l}
இத^3மதிசபலம் மே மாநஸம் து^3ர்நிவாரம்
ப^4வ்தி ச ப^3ஹு கே^2த^3ஸ்த்வாம் விநா தா^4வ மீக்^4ரம் \mathbf{ll}
```

```
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
அநுதி<sup>3</sup>நம் அநுதாபேந ஆஸ்மி அஹம் ராம தப்த:
பரம கருண மோஹம் சி<sup>2</sup>ந்தி⁴ மாயா ஸமேதம் l
இத^3ம் அதிசபலம் மே மாநஸம் து^3ர்நிவாரம்
ப^4வதி ச ப^3ஹு கே^2த^3 த்வாம் விநா தா^4வ ஶீக்^4ரம் \parallel
shabdArtha
அநு = following
அநுதி<sup>3</sup>நம் = daily
காப = trouble
தப்த = troubled, frustrated
பரம = highest, the utmost, most excellent
கருணு = pity, sympathy
மோஹ = temptation
மாயா = unreality; the illusion by virtue of which one considers the
unreal
universe as really existent and distinct from the supreme spirit
ஸமேதம் = come together with
இத^3ம் = this
அகி = extremely
சபல = fickle, unstable
மாநஸ = mind
து<sup>3</sup>ர்நிவார = (roughly) not easy to control
⊔³ஹு = too much
¢ಹ<sup>2</sup>ಹ<sup>3</sup> = sorrow
ഖിந = without
தா⁴வ் = to run
ஶீக்⁴ரம் = immediately
bhAvArtha
```

O Rama, I am extremely tormented by the daily struggle of life. O most sympathizing one, cut away the temptation that has come to me with mAyA.

This very fickle mind of mine is difficult to control. There is a lot of sorrow without you! Run to me immediately!

And I am sure the marathi readers will recognize this as the sanskrit version of this verse

```
அநுதி<sup>3</sup>நி அநுதாபே தாபலோ ராமராய
பரமதி<sup>3</sup>நத<sup>3</sup>யாளா நீரஸீ மோஹமாயா
அசபள மந மாஜ∷ே நாவரே ஆவரீதா
துஜ விண ஶிண ஹோதோ தா⁴வ ரே தா⁴வ ஆதா !
ந பூ⁴தபூர்வம் ந கதா³பி வார்தா ஹேம்ந: குரங்க:³ ந கதா³பி த்³ரு'ஷ்ட: ↓
ததா²பி த்ரூ'ஷ்ணு ரகு⁴நந்த³நஸ்ய விநாஶகாலே விபரீதபு³த்³தி:⁴ ▮
```

It had never happened before, or been heard of before. A golden deer had never been seen before. Inspite of that, Rama desired it: At the time of destruction, one's judgement goes bonkers..!

## ASAD (71)

```
ஸௌவர்ணுநி ஸரோஜாநி நிர்மாதும் ஸந்தி மிில்பிந: ↓
தத்ர ஸௌரப⁴ நிர்மாணே சதுர: சதுராநந: Ⅱ
```

#### shabdArtha

```
ஸெளவர்ண = golden
ஸரோஜ (ஸரஸ் + ஜ) = lotus ( one that is born in a lake)
நிர் + மா = to create
மில்பிந் = sculptor
ஸௌரப⁴ = fragrance
சதுர: = capable / skiled/ clever
சதுஸ் = four
ஆந்ந = face
bhAyArtha
```

The sculptors are there to create golden lotuses. But onlythe four faced one (Brahma) is clever enough to produce fragrance in them!

## ASAD (72)

```
ஸ்வாயத்தமேகாந்தஹிதம் விதா⁴த்ரா விநிா்மிதம் சா²த³நமஜ்ஞதாயா: l
விஷேஶத: ஸா்வவிதா³ம் ஸமாஜே விந்ஹூஷணம் மௌநமபண்டி³தாநாம் ll
ஸந்தி⁴ விக்³ரஹ
ஸ்வாயத்தம் ஏக அந்த ஹிதம் விதா⁴த்ரா விநிா்மிதம் சா²த³நம் அஜ்ஞதாயா: l
விஷேஶத: ஸா்வவிதா³ம் ஸமாஜே விந்ஹூஷணம் மௌநம் அபண்டி³தாநாம் ll
```

### shabdArtha

```
ஸ்வாயத்த = dependent only one onself
அந்த = end
ஹித = benefit
விதா⁴த்ரு' = the creator
சா²த³ந = covering
அஜ்ஞதா = ignorance
வியேஷத: = especiAly
ஸா்வவித்³ = one who knows everything
ஸமாஜ = society / company
விபூ⁴ஷண = ornament, asset
மௌந = silence
அபண்டி³த = someone who is not a scholar
```

### bhAvArtha

A selfdependent covering of ignorance has been created by the creator with the one intention of benefitting. Especially in the company of the knowledgeable silence is an asset to those who are ignorant.

And again, a marathi version:

விநிா்மிலே ஜ∶ாகண அஜ்ஞதேசே ஸ்வாதீ⁴ந ஜே பத் $^3$ மப⁴வே பு $^2$ காசே  $^1$ முா்கா $^2$ ஸ் ஜே மௌநசி பா $^2$ ர ஸாஜே ஸ்பே⁴ஸ் த்யாந்ச்யா ப $^3$ ஹு ஜாணதே ஜே  $^1$ 

## ASAD (73)

கு
$$^3$$
ருமுும்ரூரையா வித் $^3$ யா புஷ்கலேந த $^4$ நேந வா  $^1$  அத $^2$  வா வித் $^3$ யயா வித் $^3$ யா சதுர்தோ $^2$  ந உபலப் $^4$ யதே  $^1$ 

## shabdArtha

## bhAvArtha

Knowledge (is acquired) by serving the teacher, or by a lot of money or by (exchange of) knowledge. A fourth (path) is not available

## ASAD (74)

```
சலத்யேகேந பாதே^3ந திஷ்ட^2த்யேகேந பண்டி^3த: \mathbf{I} ந ஸமீக்ஷ்யாபரம் ஸ்தா^2நம் பூர்வமாயாதநம் த்யஜேத் \mathbf{II} ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ சலதி ஏகேந பாதே^3ந திஷ்ட^2தி ஏகேந பண்டி^3த: \mathbf{I} ந ஸமீக்ஷ்ய அபரம் ஸ்தா^2நம் பூர்வம் ஆயாதநம் த்யஜேத் \mathbf{II}
```

```
சல் = to walk
ஸ்தா<sup>2</sup> (திஷ்ட<sup>2</sup>தி) = to stand
ஏக = one
பண்டி<sup>3</sup>த = the wise man
ஸம் + ஈக்ஷ = to examine
அபர = other
ஸ்தா<sup>2</sup>ந = place
பூர்வ = previous
ஆயாதந = abode, resting place
```

```
த்யக் = to leave, sacrifice
```

### bhAvArtha

The wise man walks with one foot and stands on one foot. (never steps onto a new place without examining it) Without examining the next place, he does not leave the previous abode.

## ASAD (75)

```
ப்ரிய மித்ராணி 1
கல்பத்^3ரும: கல்பிதமேவ ஸூத் ஸா காமது^4க் காமிதமேவ தோ^3க்^3கி^4 1
சிந்தாமணிஶ்சிந்திதமேவ த^3த்தே ஸதாம் து ஸங்க:^3 ஸகலம் ப்ரஸூகே |\mathsf{l}_{\mathsf{l}}|
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
கல்ப த்^3ரும்: கல்பிதம் ஏவ ஸூகே ஸா காமது^4க் காமிதம் ஏவ தோ^3க்^3தி^4 1
சிந்தாமணி: சிந்திதம் ஏவ த^3த்தே ஸதாம் து ஸங்க:^3 ஸகலம் ப்ரஸூதே \parallel
shabdArtha
கல்ப த்<sup>3</sup>ரும = kalpa vRikSha : the tree that will give you anything you
can
imagine
கல்பித = imagined
ബൌ = to produce
காமது<sup>4</sup>க் = kAmadhenu : the cow who can milk out anything you wish
காமித = something one has wished for
தோ^3க்^3தி^4 = milks (from duh : to milk )
சிந்தாமணி = the gem that gives you anything you can think about
சிந்தித = something one has thought about
த\mathbf{r}^3 = \text{to give}
ஸைத் = the good men
ஸங்க<sup>3</sup> = company
സെക്ക = everything
```

#### bhAvArtha

The kalpavRikSha produces only what you can imagine, The kAmadhenu milks

only what you want. The chintAmaNi give you only what you have thought about. However good company produces everything. (Its benefits are not limited by your thoughts desires or imagination)

## ASAD (76)

```
ஸைத்யம் ப்³ரூயாத் ப்ரியம் ப்³ரூயாத் ந ப்³ரூயாத் ஸைத்யமப்ரியம் ↓
ப்ரியம் ச நாந்ரு'தம் ப்³ரூயாத் ஏஷ த⁴ர்ம: ஸநாதந: ↓
ஸந்தி⁴ விக்³ரஹ
ஸைத்யம் ப்³ரூயாத் ப்ரியம் ப்³ரூயாத் ந ப்³ரூயாத் ஸைத்யம் அப்ரியம் ↓
ப்ரியம் ச ந அந்ரு'தம் ப்³ரூயாத் ஏஷ: த⁴ர்ம: ஸநாதந: ↓
```

#### shabdArtha

```
ஸத்ய = truth
ப்<sup>3</sup>ரு = to speak
ப்ரிய = dear, nice
அந்ரு'த = false
த4ர்ம = practice
ஸநாதந = ancient
```

### bhAvArtha

One should speak the truth, and say nice things. One should not say things that are true if they are not nice. And nor should one say nice things if they are not true: This is the ancient practice

## ASAD (77)

```
ஸம்பூர்ணகும்போ ந கரோதி ரப் த த ம்
அர்தோ க டோ கோ ஷமுபைதி நூநம்
வித் வாந் குலீநோ ந கரோதி க ர்வம்
மூதா ஸ்து ஜல்பந்தி கு ஜணர்விஹீநா: !!
ஸந்தி விக் ரஹ
ஸம்பூர்ண கும்ப: ந கரோதி ரப் த ம்
அர்த: க்டே: கோ ஷம் உபைதி நூநம்
```

```
வித்^3வாந் குலீந: ந கரோதி க^3ர்வம்
மூடா:^4 து ஜல்பந்தி கு^3ஜண: விஹீநா: oldsymbol{\mathfrak{U}}
```

### shabdArtha

```
ஸம்பூர்ண = full
கும்ப⁴ = pot
ரம்^3த^3 = noise
அர்த⁴ = half
க⁴ட = pot
கோ⁴ை = noise
உப + ஈ = to go
நூநம் = really
வித்^3வாந் = learned
குலீந = one who is from a good family
க³ர்வ = pride
முட⁴ = foolish person
ஜல்ப் = to babble
ക്ര<sup>3</sup>ത്ത = quality
விவீந = bereft of
bhAvArtha
```

A full pot does not make anynoise, however a half full pot really makes noise. A learned respectable person is never vain, but foolish people bereft of any good qualities babble incessantly.

### ASAD (78)

```
நாரிகேலஸமாகாரா த்<sup>3</sup>ரு'ஶ்யந்தே5பி ஹி ஸஜ்ஜநா: l
அந்யே ப<sup>3</sup>த<sup>3</sup>ரிகாகாரா ப<sup>3</sup>ஹிரேவ மநோஹரா: ll
ஸந்தி<sup>4</sup> விக்<sup>3</sup>ரஹ
நரிகேல ஸமாகாரா: த்<sup>3</sup>ரு'ஶ்யந்தே அபி ஹி ஸஜ்ஜநா: l
அந்யே ப<sup>3</sup>த<sup>3</sup>ரிகா ஆகாரா: ப<sup>3</sup>ஹி: ஏவ மநோஹரா: ll
```

```
நாரிகேல = coconut
ஆகார = form
த்<sup>3</sup>ரு'ஶ் = to look
ஸஜ்ஜந = good man
அந்ய = other
ப<sup>3</sup>த<sup>3</sup>ரிகா = the jujube fruit (bora in marathi)
ப<sup>3</sup>ஹி: = outside
மநோஹர = beautiful
```

### bhAvArtha

The good men seem to be like coconuts. (Tough on the outside but soft inside). Others are like the jujube fruit, beautiful only on the outside (but sour inside).

## ASAD (79)

```
ந பூ^4தபூர்வம் ந கதா^3பி வார்தா ஹேம்ந: குரங்க:^3 ந கதா^3பி த்^3ரு^4ஷ்ட: ^1 ததா^2பி த்ரூ^4ஷ்ணு ரகு^4நந்த^3நஸ்ய விநாமகாலே விபரீதபு^3த்^3தி:^4
```

#### shabd Artha

```
பூ <sup>4</sup>த = happened
பூர்வ = previously
வார்தா = news
ஹேமந் = gold
குரங்க<sup>3</sup> = deer
த்ரு ்ஷ்ண = desire
ரகு <sup>4</sup>நந்த <sup>3</sup>ந் = Rama
விநார = destruction
கால = time
விபரீத = inverted, contrary to rule, wrong
பு <sup>3</sup>த் <sup>3</sup>தீ <sup>4</sup> = intellect, judgement
```

#### bhAvArtha

It had never happened before, or been heard of before. A golden deer had never been seen before. Inspite of that, Rama desired it: At the

```
time of destruction, one's judgement goes bonkers ..! As KEDAR S NAPHADE said:
```

```
நாரிகேலஸமாகாரா த்^3ரு'ஶ்யந்தே^5பி ஹி ஸஜ்ஜநா: ^1 அந்யே ப^3த^3ரிகாகாரா ப^3ஹிரேவ மநோஹரா: ^1 ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ நரிகேல ஸமாகாரா: த்^3ரு'ஶ்யந்தே அபி ஹி ஸஜ்ஜநா: ^1 அந்யே ப^3த^3ரிகா ஆகாரா: ப^3ஹி: ஏவ மநோஹரா: ^1
```

## "drishyante api"

### shabdArtha

```
நாரிகேல = coconut
ஆகார = form
த்<sup>3</sup>ரு'ஶ் = to look
த்<sup>3</sup>ரிஶ்யந்தே = be seen
அபி = also
ஸஜ்ஜந = good man
அந்ய = other
ப<sup>3</sup>த<sup>3</sup>ரிகா = the jujube fruit (bora in marathi)
ப<sup>3</sup>ஹி: = outside
மநோறைர = beautiful
```

### bhAvArtha

The good men seem to be like coconuts. (Tough on the outside but soft inside). Others are like the jujube fruit, beautiful only on the outside (but sour inside).

The phrase "drishyante api" means they (coconuts) are also seen. i.e. if you look for them hard enough, you DO find them i.e. they are scare to find. In contrast the "bera" (Hindi) or "bora" (Marathi) or berry (English) is seen a lot. i.e. good people are like coconuts, hard outside, soft inside and are scarce to find, bad people are like berries, soft outside, hard inside, and are found a lot. This is shlok 93 in HitopadeshaH's first chapter "MitralAbh"

Another related shubhashita from HitopadeshaH in the related topic.

```
shloka 100 same chapter is:
```

manasya anyat vachasya anyat karyam anyat durAtmanAm mansya ekam vachasya ekam karmaNya ekam mahAtmanAm i.e the evil people think something else, say something else and do something else. The great (good) people think, say and do the same thing.

Reminds me of a joke I read a long time back. A reporter asked the political figure his secret of success, and the politician replied: "Well, we think something, say something else, do something else and something else happens!! Beats me!! :))

ShashiKant Joshi

# ASAD (80)

```
பராந்நம் ப்ராப்ய து^3ர்பு^3த்^3தே^4 மா ப்ராணேஷு த^3யாம் குரு ^1து^3ர்லபா^4நி பராந்நாநி ப்ராநா: ஐந்மநி ஐந்மநி ^1!!
```

### shabdArtha

```
பர = other's, foreign
அந்ந = food
ப்ர + ஆப் = to get, obtain
து³ர்பு³த்³தி⁴ = stupid person, idiot
ப்ராண் = life
த³யா = pity
க்ரு' = to do
து³ர்லப⁴ = rare
ஐந்மந் = birth
```

### bhAvArtha

You idiot, dont show any pity for your life if you are getting food from someone else (free food). (Go on, stufff yourself! fall sick!) Free food is rare, whereas as far as lives are concerned, you will get one at every

birth!! (I am sure all our fellow grad students will strongly agree with

### this:)

## ASAD (81)

```
ந து^3ர்ஜந: ஸஜ்ஜநதாமுபைதி ப^3ஹுப்ரகாரைபி ஸேவ்யமாந: \mathfrak{l} பூ^4யோ^5பி ஸிக்த: பயஸா க்^4ரு^3தேந ந நிம்ப^3வ்ரு^3க்கூர மது^4ரத்வமேதி \mathfrak{ll} ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ ந து^3ர்ஜந: ஸஜ்ஜநதாம் உபைதி ப^3ஹு ப்ரகாரை: அபி ஸேவ்யமாந: \mathfrak{l} பூ^4ய: அபி ஸிக்த: பயஸா க்^4ரு^3தேந ந நிம்ப^3வ்ரு^3க்கூ: மது^4ரத்வம் ஏதி \mathfrak{ll}
```

#### shabdArtha

```
து<sup>3</sup>ர்ஜந = wicked person
ஸஜ்ஜந = good man
உப + ஈ = to go to
ப<sup>3</sup>ஹு = many
ப்ரகார = way
ஸேவ் = to serve
பூ<sup>4</sup>ய: = repeatedly
ஸிக்த = sprayed
பயஸ் = milk
க்<sup>4</sup>ரு'த = ghee
நிம்ப<sup>3</sup> = neem
வரு'க்ஷ = tree
மது<sup>4</sup>ரத்வ = sweetness
```

### bhAvArtha

A wicked person shall never become good even if served in many ways. A neem tree, even if repeatedly sprayed with milk and ghee shall never become sweet.

## ASAD (82)

கேயூரா ந விபூ⁴ஷயந்தி புருஷம் ஹாரா ந சந்த்<sup>3</sup>ரோஜ்ஜ்வலா: ந ஸ்நாநம் ந விலேபநம் ந குஸுமம் நாலங்க்ரு'தா மூர்த⁴ஜா: ↓

```
வாண்யேகா ஸமலங்கரோதி புருஷம் யா ஸம்ஸ்க்ரு'தா தா⁴ர்யதே கூ$யந்தே க^2லூ பூ^4ஷணநி ஸததம் வாக்^3பூ^4ஷணம் பூ^4ஷணம் \mathbf{II} ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ கேயூரா: ந விபூ^4ஷயந்தி புருஷம் ஹாரா: ந சந்த்^3ர உஜ்ஜ்வலா: ந ஸ்நாநம் ந விலேபநம் ந குஸுமம் ந அலங்க்ரு'தா: முர்த^4ஜா: \mathbf{II} வாணீ ஏகா ஸமலங்கரோதி புருஷம் யா ஸம்ஸ்க்ரு'தா தா^4ர்யதே கூ$யந்தே க^2லூ பூ^4ஷணநி ஸததம் வாக்^3பூ^4ஷணம் \mathbf{II}
```

#### shabdArtha

```
கேயூர = armlet (bracelet worn on upper arm)
வி + பூ⁴ஶ் = to decorate
புருதை = man
ஹார = garland
சந்த்^3ர = moon
உള്ള്ഖര = radiant
ஸ்நாந = bath
விலேபந = smearing
குஸும = flower
அலங்க்ரு'த = decorated / ornamented
முர்த⁴ந் = head
முர்த⁴ஜா = hair (from the head)
வாணீ = language/ gift of speech
ஸம்ஸ்க்ரு'த = refined
த்⁴ரு' (த⁴ரதி; பஸ்ஸிவே தா⁴ர்யதே) = to hold, carry, bear.
கூத = to dimnish
பூ⁴ஷை = ornament
வாக் = speech
```

### bhAvArtha

Armlets do not (really) decorate a person, neither do garlands as radiant as the moon. Nor again, does the act of bathing or smearing, or flowers, or ornamented hair. Bearing a gift of refined speech is the only one thing that really ornaments a man. All other ornaments always diminish the

ornament of speech is the (only) ornament (that counts).

## ASAD (83)

அந்த் $^3$  இந் சோந்த்ரஸ்த் தோ தே $^2$  ப்ரேவிஓஉஸ் ஸுபா $^4$ மித ஹேரே இஸ் ஓநே : கிம் வாஸைத்யத்ர விசாரணீயம் வாஸ: ப்ரதா $^4$ நம் க $^2$ லு யோக் $^3$ யதாயை  $^1$  பீதாம்ப $^3$ ரம் வீக்ஷய த $^3$ தெள $^3$  ஸ்வகநாம் தி $^3$ க $^3$ ம்ப $^3$ ரம் வீக்ஷய விஷம் ஸமுத் $^3$ ர:  $^1$  ஸந்தி $^4$  விக் $^3$ ரஹ கிம் வாஸை இதி அத்ர விசாரணீயம் வாஸ: ப்ரதா $^4$ நம் க $^2$ லு யோக் $^3$ யதாயை  $^1$  பீதாம்ப $^3$ ரம் வீக்ஷய த $^3$ தெள $^3$  ஸ்வகநாம் தி $^3$ க $^3$ ம்ப $^3$ ரம் வீக்ஷய விஷம் ஸமுத் $^3$ ர:  $^1$ 

#### shabdArtha

```
கிம் = what ?
வாஸஸ் = apparel / clothes
வி + சர் = to think
ப்ரதா⁴ந = important
யோக்³யதா = appropriateness
பீத = yellow
அம்ப³ர = cloth
த³தௌ³ = gave (from dA : to give)
ஸ்வ = one's own
கந்யா = daughter
தி³க் (தி³க்³) = directions
வி + ஈக்ஷ = to see
ஸமுத்³ர = sea
```

### bhAvArtha

One should indeed ponder upon the question, "What's in one's apparel? Apparel is indeed important for appropriateness. After looking at the one dressed in a rich yellow cloth (vishnu), the sea gave him his daughter (laxmi) and looking at the one dressed in nothing, (Shiva) the sea gave poison! (halAhala)

## ASAD (84)

கு $^3$ 2ணருத்துங்க $^3$ தாம் யாதி நோத்துங்கே $^3$ நாஸநேந வை  $\mathbf I$  ப்ராஸாத $^3$ மிக $^2$ ரஸ்தோ $^2$ 5பி காகோ ந க $^3$ ருடா $^3$ யதே  $\mathbf II$  ஸந்தி $^4$  விக் $^3$ ரஹ கு $^3$ 2ண: உத்துங்க $^3$ தாம் யாதி ந உத்துங்கே $^3$ ந ஆஸநேந வை  $\mathbf I$  ப்ராஸாத $^3$  மிக $^2$ ர ஸ்த: $^2$  அபி காக: ந க $^3$ ருடா $^3$ யதே  $\mathbf II$ 

### shabdArtha

கு<sup>3</sup>ண = qualities உத்தங்க<sup>3</sup>தா = greatness யா = to go உத்துங்க<sup>3</sup> = tall ஆஸந = seat ப்ராஸாத<sup>3</sup> = palace மிக<sup>2</sup>ர = tip, peak காக = crow க<sup>3</sup>ருட<sup>3</sup> = eagle

### bhAvArtha

One achieves greatness because of one's qualities, not because of a high position. Even is placed at the top of the palace. a crow does not become an eagle

## ASAD (85)

அஶாநம் மே வஸநம் மே ஜாயா மே ப³ந்து⁴வர்கோ³ மே l இதி மே மே குர்வாணம் காலவ்ரு'கோ ஹந்தி புருஷாஜம் ll ஸந்தி⁴ விக்³ரஹ அஶாநம் மே வஸநம் மே ஜாயா மே ப³ந்து⁴ வர்க:³ மே l இதி மே மே குர்வாணம் காலவ்ரு'க: ஹந்தி புருஷ அஜம் ll

```
அஶர = food
வஸர = dwelling
ஜாயா = wife
மே = mine
குர்வாண = one who does
கால = time
வ்ரு'க = wolf
புருஷ = man
அஜ = goat
```

"The food is mine, the dwelling is mine, the wife is mine": The wolf of time kills the man in the form of a goat who is always doing may may! (mine! mine!)

## ASAD (SUBHASHITAM from GarudapurAna)

```
நாபி^4ஷேகோ ந ஸம்ஸ்கார: ஸிம்ஹஸ்ய க்ரியதே வநே ^{f l} விக்ரமார்ஜிதஸத்த்வஸ்ய ஸ்வயமேவ ம்ர்கே^3ந்த்^3ரதா ^{f l} க^3ருக^3புராண
```

For the lion, nobody need place him on the throne by performing certain 'saMskAras.' By the power of his self won might alone, he has become the lord of the animal kingdom. This position has come naturally to the lion.

The poet, through the example of the lion's might and natural abilities. is simply giving us a simile to paint a picture of the great qualities of great people (mahApurushAs). They too, by their own strength, carry themselves forward. These people need no intermediaries to make their case.

# ASAD (86)

அல்பகார்யகரா: ஸந்தி யே நரா ப³ஹுபா⁴ஷிண: **l** 

```
ராத்காலிநமேகா⁴ஸ்தே நூநம் க^3ர்ஜந்தி கேவலம் oldsymbol{l} ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ அல்ப கார்ய கரா: ஸந்தி யே நரா: ப^3ஹு பா^4ஷிண: oldsymbol{l} ஶரத் காலிந மேகா:^4 தே நூநம் க^3ர்ஜந்தி கேவலம் oldsymbol{l}
```

### shabdArtha

```
அல்ப = small, little
கார்ய = work
கர = one who does
நர = man
ப³ஹு = a lot
பா⁴மிந் = one who talks
மரத்³ = autumn
மேக⁴ = cloud
நூநம் = really
க³ர்ஜ் = to roar
கேவலம் = only
```

Those men who talk too much are ones who do little work. They are the clouds of autumn; they really only roar. (but do not give any rain)

## ASAD (87)

```
க<sup>3</sup>தே ஶோகோ ந கர்தவ்யோ ப⁴விஷ்யம் நைவ சிந்தயேத் 
வர்தமாநேந காலேந வர்தயந்தி விசக்ஷண: II
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
க<sup>3</sup>தே ஶோக: ந கர்தவ்ய: ப⁴விஷ்யம் ந ஏவ சிந்தயேத் I
வர்தமாநேந காலேந வர்தயந்தி விசக்ஷண: II
```

```
க<sup>3</sup>த = gone
யோக = sorrow
```

```
கா்தவ்ய = should be done
பீவிஷ்ய = future
சிந்த் = to think / to worry
வா்தமாந = present
வா்தய = to operate (causal from vart)
விசக்ஷண = wise
```

One should not be sorrowful about what is past, nor should one worry too much about the future. The wise men operate by the present times.

## ASAD (89)

```
சித்தே ப்^4ராந்திர்ஜாயதே மத்^3யபாநாத் ப்^4ராந்தே சித்தே பாபசர்யாமுபைதி ^{\rm I} பாபம் க்ரு^3த்வா து^3ர்க^3திம் யாந்தி மூதா^4ஸ்தஸ்மாந்மத்^3யம் நைவ பேயம் ந பேயம் ^{\rm II} ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ சித்தே ப்^4ராந்தி: ஜாயதே மத்^3யபாநாத் ப்^4ராந்தே சித்தே பாப சர்யாம் உபைதி ^{\rm I} பாபம் க்ரு^3த்வா து^3ர்க^3திம் யாந்தி மூதா:^4 தஸ்மாத் மத்^3யம் ந ஏவ பேயம் ந பேயம் ^{\rm II}
```

```
சித்த = mind
ப்4ராந்தி = confusion
மத்<sup>3</sup>ய = liqour
பாந = drinking
பாப = sin
சர்யா = practise / observance
உப + ஈ = to approach
து<sup>3</sup>ர்க<sup>3</sup>தி = misfortune
மூத<sup>4</sup> = foolish man
யா = to go
தஸ்மாத் = hence
பேய = should be drunk
பா<sup>4</sup>வார்க<sup>2</sup>
```

Drinking of liquor causes confusion of the mind. Once the mind is confused one starts practising a sinful life. After practising sin, the foolish men suffer misfortune. Hence liquor should not be drunk! should never be drunk!

## ASAD (Sanskrit saying)

It is supposed to be said by Rajasekhara in his kavya Mimamsa:

```
ப்ரத்யக்ஷ கவிகாவ்யம் ச ரூபம் ச குலயோஷித: l க்³ரு'ஹவைத்³யஸ்ய வித்³யா ச கஸ்மைசித்³யதி³ ரோசதே ll ப்ரத்யக்ஷ = real, visible, directly in front கவி = poet காவ்யம் = Composition/poetry/literary work ச = and குலயோஷித: = One who brightens the family(?) (meaning house wife?) ரூபம் ச = Her beauty க்³ரு'ஹவைத்³யஸ்ய = family doctor's வித்³யா = knowledge யதி³ = do they கஸ்மை சித் = ever ரோசதே = shine/please/appeal?
```

The composition of a contemporary poet and the beauty of one's own wife do not appeal to man, and it is indeed true generally that neither a saint nor an artist is ever recognized and honoured in his own time or clime.

## ASAD (90)

Could not resist this one after having said "tasmAt madyaM naiva peyaM na peyaM in the previous shloka.

```
கிந்து மத்^3யம் ஸ்வபா^4வேந யதெள^2ஷைத^4ம் ததா^2 ஸ்ம்ரு^3தம் ^3 அயுக்தியுக்தம் ரோகா^3ய யுக்தியுக்தம் யதா^2 ஸ்ம்ரு^3தம் ^1
```

```
ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ
கிந்து மத்^3யம் ஸ்வபா^4வேந யதா^2 ஒளஷத^4ம் ததா^2 ஸ்ம்ரு^2தம் ^4
அயுக்தி யுக்தம் ரோகா^3ய யுக்தி யுக்தம் யதா^2 ஸ்ம்ரு^3தம் ^4
```

### shabdArtha

```
கிந்து = but
மத்<sup>3</sup>ய = liqour
ஸ்வபா<sup>4</sup>வ = nature
ஒளஷத<sup>4</sup> = medicine
ஸ்ம்ரு'த = remembered
யுக்தி = utility; proportion
யுக்த = used
ரோக<sup>3</sup> = disease
```

But liquor is known to be medicinal by nature. If not taken in the correct proportion it leads to disease; taken in the correct proportion it leads to what is known about it.. (that it is medicinal)...

### ASAD (91)

```
விதர வாரி த^3 வாரி த^3வ ஆதுரே
சிர பிபாஸித சாதக போதகே ^1
ப்ரசலிதே மருதி கூஷணம் அந்யதா^2
க்வ ச ப^4வாந் க்வ பய: க்வ ச சாதக: ^1
```

```
வி + த்ரூ' = to distribute
வாரி = water
வாரித<sup>3</sup> = cloud (one who gives water)
த<sup>3</sup>வ = water
ஆதுர = anxious
சிர = permanently
```

```
பிபாஸித = thirsty
சாதக = chAtaka bird
போதக = young one of an animal
ப்ரசலித = something that has started
மருத் = wind
க்ஷணம் = in a moment
க்வ = where
பயஸ் = water
```

O cloud, distribute water among the ever thirsty young ones of the chAtaka bird! Otherwise when in a moment the wind starts blowing. where shall you be, where shall the water be and where the chataka birds?

## ASAD (92)

```
வநாநி த³ஹத: வஹ்நே: ஸகா^2 ப⁴வதி மாருத: \mathbf{I} ஸ ஏவ தீ^3ப நாஷாய க்ரு'ஶே கஸ்ய அஸ்தி ஸௌஹ்ரு'த^3ம் \mathbf{II}
```

### shabdArtha

```
வந = forest

த³ஹத் = one that burns

வஹ்நி = fire

ஸகி² = friend

மாருத = wind

தீ³ப = lamp : here a small one wick light

நாஷ = destruction

க்ரு'ரு = weakness

ஸௌஹ்ரு'த³ = friendship
```

The wind becomes the friend of fire that burns forests. The same wind causes destruction of fire in the form of a lighted wick.

Who indeed has friends in times of weakness?

## ASAD (Another clipping from India D)

Today's Beautiful Gem: 'The Passage of Time' by BhartRhari.

யத்ராநேக: க்வசித $^3$ பி க் $^3$ ரு $^3$ ஹே தத்ர திஷ்டத்யதை $^2$ கோ யத்ராப்யேகஸ்தத $^3$ நு ப $^3$ ஹவஸ்தத்ர நைகோ $^3$ பி சாந்தே இத்த $^2$ ம் நையௌ ரஜநிதி $^3$ வஸௌ லோலயந் த் $^3$ வாவிவாக்ஷௌ கால: கல்யோ ப $^4$ வரப $^2$ லகே க்ரீட $^3$ தி ப்ராணிஸாரை:

In a certain house, where there were once many, there is one now;

Where there were many, at the end none remains!

With night and day as two alternating pieces of dice.

On the chessboard of the world, Time plays with living beings as pawns."

ஆதி<sup>3</sup>த்யஸ்ய க<sup>3</sup>தாக<sup>3</sup>தைரஹரஹ: ஸங்கூடியதே ஜீவிதம் வ்யாபரைர்ப<sup>3</sup>ஹுகார்யபா<sup>4</sup>ரகு<sup>3</sup>ருபி:<sup>4</sup> காலோ ந விஜ்நாயதே த்<sup>3</sup>ரு'ஷ்ட்வா ஜந்மஜராவிபத்திமரணம் த்ராஸஶ்ச நோத்பத்<sup>3</sup>யதே பீத்வா மோஹமயீம் ப்ரமாத<sup>3</sup>மதி<sup>3</sup>ராம் உந்மத்தபூ<sup>4</sup>தாம் ஜக<sup>3</sup>த்

"With the endless cycle of sunrise and sunset, life shortens;

Engrossed in mundane tasks, man fails to notice the passage of time!

Nor anxiety is felt at witnessing birth, advance of years, suffering and finally death;

Oh, the world becomes intoxicated after drinking the wine of delusion!"

# ASAD (93)

யதி $^3$  வா யாதி கோ $^3$ விந்த: $^3$  மது $^2$ ராத: புந: ஸகி $^2$   $^1$ ராதா $^4$ யா: நயந த் $^3$ வந்த் $^3$ வே ராதா $^4$  நாம விபர்யய:  $^1$ 

```
மதுரா = the city of mathura
സെങ^2 = friend
ராத\Gamma^4 = rAdhA? :)
<u>вшв</u> = eye
த்^3வந்த்^3வ = couple
நாமந் = name
விபர்யய = inversion
தா⁴ரா = streams (of tears)
பா⁴வார்த<sup>2</sup>
If indeed does Govinda go away from Mathura, then from the eyes of
rAdhA will flow the inversion of rAdhA ( dhArA = streams)
ASAD (94)
ரத்நைா்மஹாா்ஹைஸ்துதுஶுுா்ந தே^3வா ந பே^4ஜிரே பீ^4மவிஷேண பீ^4திம் I
ஸுதா^4ம் விநா ந ப்ரயயுர்விராமம் ந நிஶ்சிதா^3ர்தா^2த்^3விரமந்தி த^4ரா: \parallel
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
ரத்நை: மஹா அர்ஹை: துதுஶுு: ந தே^3வா: ந பே^4ஜிரே பீ^4மவிஷேண பீ^4திம் 
ஸுதா⁴ம் விநா ந ப்ரயயு: விராமம் ந நிஶ்சித் அர்தா^2த் விரமந்தி தீ⁴ரா: \parallel
shabdArtha
ரத்ந = precious stones
மஹா = big
அர்ஹ = deserving
மஹார்ஹ = great (those that deserve to be called great)
துர் = to be satisfied
தே^3வ = god
⊔⁴ஜ் = to take recourse (my guess is that bhejire is a past tense
form from the root bhaj)
பீ்ம = terrible
பீ⁴தி = fear
ஸுதா⁴ = the nectar of immortality
```

```
யா = to go
விராம = stop
நிஶ்சித = determined, ascertained
அர்த<sup>2</sup> = end, aim, objective
வி + ரம் = to stop
தீ⁴ர = courageous, steadfast
பா⁴வார்க<sup>2</sup>
```

(This sloka describes the churning of the ocean by the gods)
The gods did not get satisfied by great precious stones, nor did they take recourse to fear because of the terrible poison. They did not go to a stop until they got the nectar of immortality. The steadfast men do not stop until they have achieved the determined objective.

## ASAD (95)

அத் $^3$ ய ஸங்க்ராந்தி:  $^1$  பட $^2$ து ஏதத் $^3$  ஸுபா⁴மிதம் மம கு $^3$ ருணு ஸ்ரீ வஸந்த நாநிவடே $^3$ கர்மஹோத $^3$ யேந் விரசிதம்

Today is Makar SankrAnti. Here is a subhAshita for the occasion composed by my teacher Shri Vasant Nanivadekar

திலவத் ஸ்நிக்<sup>3</sup>த<sup>4</sup>ம் மநோ \$ ஸ்து வாண்யாம் கு<sup>3</sup>ட் <sup>3</sup>வந்மாது<sup>4</sup>ர்யம் திலகு<sup>3</sup>ட் <sup>3</sup>லத்<sup>3</sup>து<sup>3</sup>கவத் ஸம்ப<sup>3</sup>ந்தே<sup>4</sup> அஸ்து ஸுவ்ரு'த்தத்த்வம் ! அஸ்து விசாரே ஶுப<sup>4</sup>ஸங்க்ரமணம் மங்க<sup>3</sup>ளாய யஶஸே கல்யாணீ ஸங்க்ராந்திரஸ்து வ: ஸதா<sup>3</sup>ஹமாஶம்ஸே !! ஸந்தி<sup>4</sup> விக்<sup>3</sup>ரஹ திலவத் ஸ்நிக்<sup>3</sup>த<sup>4</sup>ம் மந: அஸ்து வாண்யாம் கு<sup>3</sup>ட் <sup>3</sup>வத் மாது<sup>4</sup>ர்யம் தில கு<sup>3</sup>ட் <sup>3</sup>லத்<sup>3</sup>து <sup>3</sup>கவத் ஸம்ப<sup>3</sup>ந்தே<sup>4</sup> அஸ்து ஸுவ்ரு'த்தத்த்வம் ! அஸ்து விசாரே ஶுப் ஸங்க்ரமணம் மங்க<sup>3</sup>ளாய யஶஸே கல்யாணீ ஸங்க்ராந்தி: அஸ்து வ: ஸதா<sup>3</sup> அனும் ஆஶம்ஸே !!

#### shabdArtha

தில = sesame seeds

```
ஸ்நிக்<sup>3</sup>த<sup>4</sup> = affectionate; also oily, greasy
மநஸ் = mind
வாணீ = language
ക്ര^3^3 = jaggery
மாது⁴ா்ய = sweetness
லத்^3து^3க = laddoo, a sweet ball
ஸம்ப^3ந்த^4 = relation
ஸு வ்ரு'த் தத்த்வ = the principle of goodness
விசார = thought
ஶு⊔⁴ = good, auspicious
ஸங்க்ரமண = concurrence, coming together
மங்க<sup>3</sup>ள = auspicious
யர்ஸ் = glory
கல்யாண = blessedness, goodness, auspiciousness
ஸங்க்ராந்தி = the festival of makara sa.nkrAnt
ஸத^3 = always
அ + ரம்ஸ் = to wish, to hope, to desire
பா⁴வார்த²
```

May the mind be affectionate like sesame seeds, may there be sweetness in your words as in jaggery and may there be goodness in your relations as is in the relation of sesame and jaggery in a laddoo. May there be in your thoughts a concurrence towards auspicious glory, I always desire that the festival of sankrant may prove to be blessed and auspicious for you all.

# ASAD (subhAshitam)

```
த்^3ராகூடா ம்லாந முகீ^2 ஜாதா ஶார்கரா சாஶ்மதாம் க^3தா \mathbf l ஸுபா^4ஶித ரஸம் த்^3ருஶ்ட்வா ஸுதா^4 \mathbf l^4தா தி^3வம் க^3தா \mathbf l^1
```

# pratipadArtha:

த்
$$^3$$
ராகூதா = grapes

```
ம்லாந = sullen / dry
முகீ<sup>2</sup> = (having) face (like)
ஜாதா = went / became
யர்கரா = sugar
ச = and
அஹ்மதாம் = stone
க³த = went / became
ஸுபா⁴மித = is meaning neede ??? subhAshita (good words)
ரமை் = taste / power / effect
த்³ர்ம்ட்வா = having seen / seeing
ஸுதா⁴ = nectar / amrutA
பீ⁴தா = (being) afraid (of)
தி³வம் = (to) heaven
க³தா = went
```

### bhAvArthA:

Seeing the taste of subhAshita, the grape became sullen faced (dry/wrinkled face), sugar became stone (as in big sugar crystals) and the nectar was afraid and ran to heaven.

mahesh

## ASAD (96)

```
ஸா்வத்ர தே^3யே கு^3ணவாந் மோப^4தே ப்ரதி^2த: நர: \mathbb{I} மணி: ஶீா்யே க^3லே பா^3ஹௌ யத்ர குத்ர அபி ஶோப^4தே \mathbb{II}
```

```
ஸா்வத்ர = everwhere
தே<sup>3</sup>ரை = country
கு<sup>3</sup>ணவாந் = a man with good qualities
ரோப்<sup>4</sup> = to look beautiful
ப்ரதி<sup>2</sup>த = famous, celebrated
மணி = gem
ரூர்ரை = head
```

```
க^3ல = neck un^3ஹு = arm un^4வார்கு^2
```

A famous man with good qualities is considered an asset anywhere in the country. (JUst as) a gem looks beautiful when worn anywhere : on the head, in the neck or on the arm..

## ASAD (97)

```
யேந கேந ப்ரகாரேண யஸ்ய கஸ்யாபி தே<sup>3</sup>ஹிந: l
ஸந்தோஶம் ஜநயேத்ப்ராஜ்ஞ: ததே<sup>3</sup>வேஶ்வரபூஜநம் ll
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
யேந கேந ப்ரகாரேண யஸ்ய கஸ்யாபி தே<sup>3</sup>ஹிந: l
ஸந்தோஶம் ஜநயேத் ப்ராஜ்ஞ: தத்<sup>3</sup> ஏவ ஈஶ்வர பூஜநம் ll
```

### shabdArtha

```
ப்ரகார = way
தே<sup>3</sup>ஹிந் = man
ஸந்தோரை = satisfaction
ஐந் = to to be born or produced
ஐநயேத் = causal form from jan meaning "should generate"
ப்ராஜ்ஞ = wise man
ஈய்வர = god
பூஜந = worship
```

By some way or the other the wise man should cause the satisfaction of some one or the other; that itself is the worship of God. id AA821902673; Wed, 17 Jan 96 10:17:37 EST

### **ASAD**

priaya samskruta bAndhavAh.

```
following is a subhAshita we studied in 10th grade (I think by bhartruhari)
which speaks the power of association with ritious people.
guNavarjana samsargAt yAsti nIchOpi gouravam .
pushpamAlA prasa.ngena sUtram shirasidhAryate ...
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
கு^3ணவத் ஐந ஸம்ஸர்க^3 அத் ய அஸ்தி நீச அபி கோ^3உரவம் 
புஶ்ப மாலா ப்ரஸங்க^3 ஏந ஸூத்ரம் ஶிர அஸி தா⁴ர்யதே lackbreak{1}
prati padAratha:
கு<sup>3</sup>ணவத் = virtuous (good) qualities
ஜந = people
ஸம்ஸர்க^3 = association
நீச = rouge / person of poor(bad ?) quality
கோ<sup>3</sup>உரவம் = respect
புர்பமாலா = garland (of flowers)
ப்ரஸந்கே<sup>3</sup> = because of / along with
ஸூத்ரம் = thread
ஶிரன் = head
தா⁴ர்யதே = climbs / (being)worn
bh Av Artha
Just like the thread being worn in the head (respected) along with the flowers
in a garland, a rouge will also acquire respect (for himself) with the
association of (being with) good people (sajjana).
guNavarjana saMsargAt yAsti nIchOpi gouravam.
                   yAti nicho.api (transliteration)
guNavajjana
note: yAti means "goes"
புர்பமாலா ப்ரஸங்கே^3ந ஸூத்ரம் மிரஸிதா^4ர்யதே oldsymbol{\mathfrak{l}}
shirasi dhAryate (two separate words)
ஸந்கி⁴ விக்<sup>3</sup>ாஹ
கு^3ணவத் ஜந ஸம்ஸா்க^3 அத் ய அஸ்தி நீச அபி கோ^3உரவம் oldsymbol{l}
```

```
புஶ்பமாலா ப்ரஸங்க^3 ஏந ஸூத்ரம் ஶிர அஸி தா⁴ா்யதே 
eal
கு^3ணவத் ஜந ஸம்ஸா்கா^3த் யாதி நிச: அபி கௌ^3ரவம் \: I \:
புஷ்ப மாலா ப்ரஸங்கே^3ந ஸூத்ரம் மிரஸி தா⁴ர்யதே oldsymbol{\mathfrak{l}}
prati padAratha:
கு<sup>3</sup>ணவத் = virtuous (good) qualities
ஜந = people
ஸம்ஸர்க<sup>3</sup> = association
நீச = rouge / person of poor(bad?) quality
கோ^3உரவம் = respect
புர்பமாலா = garland (of flowers)
ப்ரஸந்கே<sup>3</sup> = because of / along with
ப்ரஸங்க<sup>3</sup> = close association. prasa.ngena = because of close association
ஸூக்ரம் = thread
ரிரன் = head
(original noun is shiras: shirasi is the locative singular, meaning on the
head)
தா⁴ர்யதே = climbs / (being)worn
bhAvArtha
```

Just like the thread being worn in the head (respected) along with the flowers in a garland, a rouge will also acquire respect (for himself) with the association of (being with) good people (sajjana).

## ASAD (116)

```
ய: பட^2தி லிக^2தி பஶ்யதி பாிப்ரு'ச்ச^2தீ பண்டி^3தாந் உபாஶ்ரயதி \mathbf{l}தஸ்ய தி^3வாகரகிர^2ண: நலிநீ த^3லம் இவ விஸ்தாரிதா பு^3த்^3தி:^3
```

```
பட்^2 = to read
லிக்^2 = to write
த்^3ரு'ஶ் (பஶ்ய) = to see
பரி+ப்ரச்ச்^2 = to enquire
```

```
பண்டி{}^3த = learned man {}^2ப + ஆ + ஶ்ரி = to take shelter in {}^3வாகர = sun கிரண = ray நலிநீ = lotus {}^3ல = leaf விஸ்தாரித = expanded {}^3த்{}^3தி{}^4 = intellect {}^4வார்த{}^2
```

One who reads, writes, sees, enquires, lives in the company of learned men, his intellect expands like the lotus leaf does because of the rays of the sun.

## ASAD (118)

```
பா^3லஸ்யாபி ரவே: பாதா:^3 பதந்த்யுபரி பூ^4ப்^4ரு'தாம் ^1 தேஜஸா ஸஹ ஜாதாநாம் வய: குத்ரோபயுஜ்யதே ^1 ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ பா^3லஸ்ய அபி ரவே: பாதா:^3 பதந்தி உபரி பூ^4ப்^4ரு'தாம் ^1 தேஜஸா ஸஹ ஜாதாநாம் வய: குத்ர உபயுஜ்யதே ^1
```

```
பா³ல = child
அபி = also
ரவி = sun
பாத³ = foot
பத் = to fall
பூ4ப்⁴ரு'த் = mountain
தேஜஸ் = brilliance
ஜாத = born
வய = age
குத்ர = where
```

```
உப + யுஜ் = use
பா⁴வார்த²
```

Even the feet of a young sun can fall on the top of mountains ..

For those born with brilliance, where indeed is age used (The age is not relevant for great deeds by the brilliant)

#### ASAD (101)

```
யஸ்ய அஸ்தி வித்தம் ஸ வர: குலிந:
ஸ பண்டி^3த: ஸ ஶ்ருதவாந் கு^3ணஜ்கு: \mathbf{I}
ஸ ஏவ வக்தா ஸ \mathcal{F} த^3ர்மநீய:
ஸா்வே கு^3ணு: காஞ்சநம் ஆர்ரயந்தே oldsymbol{\mathsf{II}}
ருப்^3தா^3ர்த^2
வித்த = money
வர = bridegroom
குலீந = one from a good family
ஶ்ருதவாந் = knowledgeable
கு<sup>3</sup>ணஜ்ஞ = one who knows qualities (one who is a patron of good qualities)
வக்க்ரு' = orator
\mathfrak{g}^3ர்ஶாநீய = handsome
ஸர்வ = all
கு<sup>3</sup>ண = quality
காஞ்சந = gold
ஆ + ஶ்ரி = to take shelter
பா⁴வார்க<sup>2</sup>
```

The bridegroom who has a lot of money is the one who is from a good family. He only is the one who is a scholar, who is knowledgeable and is a patron of good qualities. He only is the great orator and he is the most handsome: All qualities take refuge in gold...! (Once someone is known to be rich he is praised for all other qualities whether or not they really exist

#### in him)

#### ASAD (102)

```
பார்வதீ ப^2ணி பா^3லேந்து^3 ப^4ஸ்ம மந்தா^3கிநீ யுதா \mathbf{l} அபவர்க^3 ப்ரதா^3 மூர்தி: கத^2ம் ஸ்யாத் தவ மங்கர \mathbf{ll}
```

#### shabdArtha

```
ப²ணிந் = snake
பா³ல = child
இந்து³ = moon
ப⁴ஸ்ம = ashes
மந்தா³கிநீ = the ganges
யுத = equipped with
அபவர்க³ = heaven, liberation
ப்ரதா³ (ப²்ரோம் ப்ர+தா³, தோ கி³வே) = one that bestows
மூர்தி = idol
கத²ம் = how
ஸ்யாத் (ப²்ரோம் அஸ்) = may be
```

shiva! Your form is full of pa varga. (Parvati, phaNi, bAlendu, bhasma and mandAkinI) How shall that form be the bestower of a pavarga (mokSha)? He has no a pavarga. How will He give what He does not have? Now the sennse of apavarga changes to mokSha. He is known to be the bestower of mokSha; but how can he give that?

# ASAD (103)

The king was walking by the shore of the ocean along with the court poet who was short. On hearing the sound of the waves, the poet addressed the ocean:

```
ஸுமித்ரா நந்த^3ந ஆஸக்தம் இமம் ராஜாநம் ஈக்ஷய வா flue அத^2 வா மாம் க்ரு'ரதநும் ஜலதே^4 ரோதி^3ஷி ஸ்வயம் flue
```

```
ருப்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>
ஸுமித்ரா = dasharath's wife, laxman's mother
நந்த<sup>3</sup>ந = child
மித்ர = friend
ஆநந்த<sup>3</sup>ந = happiness
ஆஸக்த = attached
இமம் = (from idaM) this
ராஜந் = king
ஈக்ஷ = to see
க்ரு'ரு = weak
தநு = body
ஜலதி<sup>4</sup> = sea/ ocean
ருத்<sup>3</sup> = to cry
```

What fear makes you cry?

Is it because seeing the king who is ever intent on pleasing his good friends (su mitrAnandana) or on seeing me the dwarf?

sumitrAnandana can also be broken up as su mitra Anandana (happiness of good friends.

Why should the ocean cry on seeing them? No, It is the king rAma, who is attached (Asakta) to lakShmaNa (sumitrAnandana) and the dwarfish person is agastya himself. The ocean mistakes the poet to be agastya.

Ocean is afraid of rAma as he once threatened to dry him up when attempting to cross over to lanka. The dwarfish sage agastya is said to have drank the ocean. Hence the cause for fear.

Composer V. VAsuNNi moos (kerala)

# ASAD (102)

This is a different version of the subhAshita sent as asad(5). This was kindly provided by Shri Mahalingam.

```
பார்வதீ ப^2ணி பா^3லேந்து^3 ப^4ஸ்ம மந்தா^3கிநீ யுதா ^3 அபவர்க^3 ப்ரதா^3 மூர்தி: கத^2ம் ஸ்யாத் தவ மங்கர ^3
```

#### shabdArtha

```
ப²ணிந் = snake
பா³ல = child
இந்து³ = moon
ப⁴ஸ்ம = ashes
மந்தா³கிநீ = the ganges
யுத = equipped with
அபவர்க³ = heaven, liberation
ப்ரதா³ (ப²்ரோம் ப்ர+தா³, தோ கி³வே) = one that bestows
மூர்தி = idol
கத²ம் = how
ஸ்யாத் (ப²்ரோம் அஸ்) = may be
```

shiva! Your form is full of pa varga. (Parvati, phaNi, bAlendu, bhasma and mandAkinI) How shall that form be the bestower of a pavarga (mokSha)? He has no a pavarga. How will He give what He does not have? Now the sennse of apavarga changes to mokSha. He is known to be the bestower of mokSha; but how can he give that?

#### ASAD (103)

The king was walking by the shore of the ocean along with the court poet who was short. On hearing the sound of the waves, the poet addressed the ocean:

```
ஸுமித்ரா நந்த^3ந ஆஸக்தம் இமம் ராஜாநம் ஈக்ஷய வா ^{1} அத^2 வா மாம் க்ரு'ருதநும் ஜலதே^4 ரோதி^3ஷி ஸ்வயம் ^{11} ரைபித்ரா = dasharath's wife, laxman's mother நந்த^3ந = child மித்ர = friend
```

```
ஆநந்த<sup>3</sup>ந = happiness
ஆஸக்த = attached
இமம் = (from idaM) this
ராஜந் = king
ஈக்ஷ = to see
க்ரு'ரு = weak
தநு = body
ஜலதி<sup>4</sup> = sea/ ocean
ருத்<sup>3</sup> = to cry
```

What fear makes you cry?

Is it because seeing the king who is ever intent on pleasing his good friends (su mitrAnandana) or on seeing me the dwarf?

sumitrAnandana can also be broken up as su mitra Anandana (happiness of good friends.

Why should the ocean cry on seeing them? No, It is the king rAma, who is attached (Asakta) to lakShmaNa (sumitrAnandana) and the dwarfish person is agastya himself. The ocean mistakes the poet to be agastya.

Ocean is afraid of rAma as he once threatened to dry him up when attempting to cross over to lanka. The dwarfish sage agastya is said to have drank the ocean. Hence the cause for fear.

Composer V. VAsuNNi moos (kerala)

# ASAD (102)

This is a different version of the subhAshita sent as asad(5). This was kindly provided by Shri Mahalingam.

பார்வதீ ப
$$^2$$
ணி பா $^3$ லேந்து $^3$  ப $^4$ ஸ்ம மந்தா $^3$ கிநீ யுதா  $^3$  அபவர்க $^3$  ப்ரதா $^3$  மூர்தி: கத $^2$ ம் ஸ்யாத் தவ மங்கர  $^3$ 

#### shabdArtha

```
பா<sup>3</sup>ல = child
இந்து<sup>3</sup> = moon
ப<sup>4</sup>ஸ்ம = ashes
மந்தா<sup>3</sup>கிநீ = the ganges
யுத = equipped with
அபவர்க<sup>3</sup> = heaven, liberation
ப்ரதா<sup>3</sup> (ப<sup>2</sup>்ரோம் ப்ர+தா<sup>3</sup>, தோ கி<sup>3</sup>வே) = one that bestows
மூர்தி = idol
கத<sup>2</sup>ம் = how
ஸ்யாத் (ப<sup>2</sup>்ரோம் அஸ்) = may be
```

shiva! Your form is full of pa varga. (Parvati, phaNi, bAlendu, bhasma and mandAkinI) How shall that form be the bestower of a pavarga (mokSha)? He has no a pavarga. How will He give what He does not have? Now the sennse of apavarga changes to mokSha. He is known to be the bestower of mokSha; but how can he give that?

#### ASAD (103)

The king was walking by the shore of the ocean along with the court poet who was short. On hearing the sound of the waves, the poet addressed the ocean:

```
ஸுமித்ரா நந்த^3ந ஆஸக்தம் இமம் ராஜாநம் ஈக்ஷய வா பு அத^2 வா மாம் க்ரு'ருதநும் ஜலதே^4 ரோதி^3ஷி ஸ்வயம் ^{11} ரைப்^3தா^3ர்த^2 ஸுமித்ரா = dasharath's wife, laxman's mother நந்த^3ந = child மித்ர = friend ஆநந்த^3ந = happiness ஆஸக்த = attached இமம் = (from idaM) this ராஜந் = king
```

```
ஈக்ஷ = to see
க்ரு'ரா = weak
தநு = body
ஜலதி<sup>4</sup> = sea/ ocean
ருத்<sup>3</sup> = to cry
```

What fear makes you cry?

Is it because seeing the king who is ever intent on pleasing his good friends (su mitrAnandana) or on seeing me the dwarf?

sumitrAnandana can also be broken up as su mitra Anandana (happiness of good friends.

Why should the ocean cry on seeing them? No, It is the king rAma, who is attached (Asakta) to lakShmaNa (sumitrAnandana) and the dwarfish person is agastya himself. The ocean mistakes the poet to be agastya.

Ocean is afraid of rAma as he once threatened to dry him up when attempting to cross over to lanka. The dwarfish sage agastya is said to have drank the ocean. Hence the cause for fear.

Composer V. VAsuNNi moos (kerala)

## ASAD (105)

```
ஜீவிதே யஸ்ய ஜீவந்தி லோகே மித்ராணி பா^3ந்த^4வா: ^1ஸப^2லம் ஜீவிதம் தஸ்ய கோ ந ஸ்வார்தா^2ய ஜீவதி ^1ய ^1யப^3தா^3ர்த^2 ஜீவித = life ஜீவ் = to live லோக = this world மித்ர = friend ^1ற்த^4வ = relative ஸப^2ல = fruitful ஸ்வார்த^2 = one's own ends
```

```
பா⁴வார்த<sup>2</sup>
```

In this world, Only that man, because of whom friends and relatives are able to live, has lived (in the true sense of the word). Otherwise, who in this world does not live solely to meet one's own ends?

```
ASAD (104)
```

```
சாதக தூ⁴ம ஸமுஹம் த்³ரு'ஷ்ட்வா மா தா⁴வ வாரி த⁴ர பு³த்³த்⁴யா l
இஹ ஹி ப^4விஷ்யதி ப^4வத: நயந யுகா^3தே^3வ வாரிணும் பூர: oldsymbol{ II}
ருப்^3தா^3ர்த^2
சாதக = the ever thirsty chAtaka bird that lives only on raindrops
தூ⁴ம = smoke
ஸமூஹ = group
த்^3ரு'ர் = to see
தா⁴வ் = to run
வாரி = water
வாரி த⁴ர = water carrier(cloud)
இன = here
ப⁴வ் = to be
ப⁴வாந் = you
<u>т</u>шт = еуе
யுக<sup>3</sup> = couple
புர = flood
பா⁴வார்த<sup>2</sup>
```

O chataka, seeing the group of smoke clouds do not run to them thinking they are water carriers! Here there indeed shall flow from your own eyes a flood of water!

Subject: ASAD(106)

This verse is a compliment to the great sanskrit author BAnabhatta who was known for his rather complex style of writing with sentences lasting for

```
pages together.
```

```
ஜாதா மிக²ண்டி³நீ ப்ராக் யதா² மிக²ண்டி³ ததா²வக³ச்சா²மி ப்ராக³ல்ப்⁴யமதி⁴கமாப்தும் வாணீ பா³ணே ப³பூ⁴வேதி! யி ஸந்தி⁴ விக்³ரஹ ஜாதா மிக²ண்டி³நீ ப்ராக் யதா² மிக²ண்டி³ தத² அவக³ச்சா²மி ப்ராக³ல்ப்⁴யம் அதி⁴கம் ஆப்தும் வாணீ பா³ண: ப³பூ⁴வ இதி! யி மப்³தா³ர்த² ஜாத = born, become (from jan, to be born, or created) ப்ராக் = a long time ago அவ + க³ம் = to comprehend, understand ப்ராக³ல்ப்⁴ய = development, depth, maturity ஆப் = to obtain வாணீ = language ப³பூ⁴வ = became (from bhU, to become)
```

Just as shikandini, a long time ago became shikhandi, similarly I now realize that in order to acquire more maturity, the language (of sanskrit) itself became re incarnated as the author bANa!

## ASAD (107)

```
த³க்ஷிணே லக்ஷம்ணே யஸ்ய வாமே து ஜநகாத்மஜா புரதோ மாருதிர்யஸ்ய தம் வந்தே³ ரகு⁴நந்த³நம் 	extbf{II} ஸந்தி⁴ விக்³ரஹ த³க்ஷிணே லக்ஷம்ணே யஸ்ய வாமே து ஜநக ஆத்மஜா புரத: மாருதி: யஸ்ய தம் வந்தே³ ரகு⁴ நந்த³நம் 	extbf{II} ஶப்³தா³ர்த² த³கி²ண = right side வாம = left side ஜநக = king Janaka (father of Sita)
```

```
ஆத்மஜா = daughter
புரத: = in front
வந்த்^3 = to pray
நந்த^3ந = child
பா^4வார்த^2
```

I bow down to that child of the Raghus to whose right is lakShmana. to whose left is the daughter of Janaka and in front of whom is Maruti.

#### ASAD (109)

```
தா³தவ்யம் போ⁴க்தவ்யம் த⁴நவிஷயே ஸஞ்சயோ ந கர்தவ்ய: l
பஶ்யேஹ மது^4கரீணும் ஸஞ்சிதார்த^2ம் ஹரந்த்யந்யே \|
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
தா³தவ்யம் போ⁴க்தவ்யம் த⁴ந விஷயே ஸஞ்சய: ந கர்தவ்ய: l
பர்ய இஹ மது^4கரீணும் ஸஞ்சித அர்த^2ம் ஹரந்தி அந்யே \, oldsymbol{\mathfrak{l}} \,
ருப்^3தா^3ர்த^2
தா<sup>3</sup>தவ்ய = shouold be given
போ⁴க்தவ்ய = should be used, enjoyed
கு⁴ரு = money
ஸஞ்சய = collection
கர்தவ்ய = should be done
பர்ய = see (from dRish)
இன = here
மது⁴கரீ = bee
ஹ்ரு' (ஹரதி) = to steal
அந்ய = other
பா⁴வார்க<sup>2</sup>
```

It should be given or enjoyed and spent. As far as money is concerned it should never be stocked up. Look here, the collected savings of the bees are stolen by others.

## ASAD (110)

```
த்யஜந்தி மித்ராணி த^4நைர்விவீநம் தா^3ராஶ்ச புத்ராஶ்ச ஸுஹ்ரு^2ஜ்ஜநாஶ்ச ^1
தம் அர்த^2வந்தம் புநரார்ரயந்தி அர்தோ^2 ஹி லோகே புருஷஸ்ய ப^3ந்து:^4 \, 	extbf{II} \,
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
த்யஜந்தி மித்ராணி த⁴நை: விஹீநம் தா³ரா: ச புத்ரா: ச ஸுஹ்ரு'த்³ ஜநா: ச l
தம் அர்த^2வந்தம் புந: ஆர்ரயந்தி அர்த:^2 ஹி லோகே புருஷஸ்ய ப^3ந்து:^4 \parallel
ருப்^3தா^3ர்த^2
த்யஜ் = to leave
மித்ர = friend
கு⁴ரு = money
விஹீந = bereft of
த^3ரா = wife
ஸு:ரு'த்<sup>3</sup> = affectionate
அர்த<sup>2</sup>வாந் = one with money
 அ+ர்ரி = to take refuge in
லோக = world
புருதை = man
ப<sup>3</sup>ந்து<sup>4</sup> = brother
பா⁴வார்கு<sup>2</sup>
```

Friends leave the man without money, so do wives, sons and other affectionate people. They all come back after the man is again wealthy: Wealth is the only real brother of man in this world.

# ASAD (111)

```
த்ரு'ணுத<sup>3</sup>பி லகு⁴ஸ்தூலஸ்தூலாத<sup>3</sup>பி ச யாசக: l
வாயுநா கிம் ந நீதோ5ஸௌ மாமயம் ப்ரார்த<sup>2</sup>யேதி<sup>3</sup>தி ll
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
த்ரு'ணுத் அபி லகு:⁴ தூல: தூலாத் அபி ச யாசக: l
```

```
வாயுநா கிம் ந நீத: அஸௌ மாம் அயம் ப்ரார்த²யேத் இதி 
m II ரமப்
m ^3தா
m ^3ர்த
m ^2

m த்ரு'ண = grass

m தூல = air

m шாசக = begger

m லகு^4 = small / inferior / light

m வாயு = wind

m நீத = taken

m அஸௌ = him (from adas)

m அயம் = him (from idaM)

m ப்ரார்த்
m ^2 = to beg / pray

m பா^4வார்த
m ^2
```

Air is lighter (inferior to) grass, and a beggar is inferior to air.

Why indeed can then the beggar cannot be taken by the wind? "He will beg me too!" (says the wind) ......

## ASAD (113)

```
அயம் நிஜ: பரோ வா இதி க<sup>3</sup>ணநா லகு<sup>4</sup> சேதஸாம் l
உதா<sup>3</sup>ர சரிதாநாம் து வஸுதா<sup>4</sup> ஏவ குடும்ப<sup>3</sup>கம் ll
ரம்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>
அயம் = this (man)
நிஜ = one's own
பர = foreign, distant
க<sup>3</sup>ணநா = consideration
லகு<sup>4</sup> = small
சேதஸ் = mind
உதா<sup>3</sup>ர = generous
சரித = nature
வஸுதா<sup>4</sup> = earth
```

"This man is mine and this one is not" is a way of thinking adopted only by the narrow minded. For those who are generous in nature, the whole world is like their own family.

#### ASAD (113)

```
அயம் நிஜ: பரோ வா இதி க<sup>3</sup>ணநா லகு<sup>4</sup> சேதஸாம் l
உதா<sup>3</sup>ர சரிதாநாம் து வஸுதா<sup>4</sup> ஏவ குடும்ப<sup>3</sup>கம் ll
ருப்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>
அயம் = this (man)
நிஜ = one's own
பர = foreign, distant
க<sup>3</sup>ணநா = consideration
லகு<sup>4</sup> = small
சேதஸ் = mind
உதா<sup>3</sup>ர = generous
சரித = nature
வஸுதா<sup>4</sup> = earth
குடும்ப<sup>3</sup>க = family
```

"This man is mine and this one is not" is a way of thinking adopted only by the narrow minded. For those who are generous in nature, the whole world is like their own family.

## ASAD (112)

```
அதிபரிசயாத^3வஜ்ஞா ஸந்ததக^3மநாத^3நாத^3ரோ ப^4வதி ^1மலயே ப^4ல்லபுரந்த்^4ரீ சந்த^3நதருகாஷ்ட^2மிந்த^4நம் குருதே ^1யி ஸந்த^4 விக்^3ரஹ
```

```
அதி பரிசயாய் அவஜ்ஞா ஸந்தத க^3மநாத் அநாத^3ர: ப^4வதி oldsymbol{\mathsf{I}}
மலயே பி⁴ல்ல புரந்த்⁴ரீ சந்த^3ந தரு காஷ்ட^2ம் இந்த^4நம் குருதே oldsymbol{\mathfrak{l}}
ருப்^3தா^3ர்த^2
அதி = excessive
பரிசய = familiarity
அவக<sup>3</sup>்யா = contempt
ஸந்தத = repeated
க^3மந = going
அநாக^3ர = disrespect
மலய = malaya mountain
பி⁴ல்ல = tribal
புரந்த்⁴ரீ = wofe
சந்த^3ந = sandal
கரு = tree
காஷ்ட^2 = \log
இந்த⁴ந = fuel
குருதே = does (from kRi)
பா⁴வார்க<sup>2</sup>
```

Excessive familiarity breeds contempt, Going repeatedly (to someone else's house) causes disrespect to you. On malaya mountain (which is very rich in sandalwood trees) the wife of a tribal uses sandalwood even for the daily fuel needs.

#### ASAD (112)

```
அதிபரிசயாத^3வஜ்ஞா ஸந்ததக^3மநாத^3நாத^3ரோ ப^4வதி ^1 மலயே பி^4ல்லபுரந்த்^4ரீ சந்த^3நதருகாஷ்ட^2மிந்த^4நம் குருதே ^1 ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ அதி பரிசயாய் அவஜ்ஞா ஸந்தத க^3மநாத் அநாத^3ர: ப^4வதி ^1 மலயே பி^4ல்ல புரந்த்^4ரீ சந்த^3ந தரு காஷ்ட^2ம் இந்த^4நம் குருதே ^1 யைப்^3தா^3ர்த^2
```

```
அதி = excessive
பரிசய = familiarity
அவக³்யா = contempt
ஸந்தத = repeated
க³மந = going
அநாத³ர = disrespect
மலய = malaya mountain
பி⁴ல்ல = tribal
புரந்த்⁴ரீ = wofe
சந்த³ந = sandal
தரு = tree
காஷ்ட² = log
இந்த⁴ந = fuel
குருதே = does (from kRi)
பா⁴வார்க²
```

Excessive familiarity breeds contempt, Going repeatedly (to someone else's house) causes disrespect to you. On malaya mountain (which is very rich in sandalwood trees) the wife of a tribal uses sandalwood even for the daily fuel needs.

# ASAD (114)

```
சா^2யாம் அந்யஸ்ய குர்வந்தி திஷ்ட^2ந்தி ஸ்வயம் ஆதபே ^1ப^2லாநி அபி பர அர்தா^2ய வ்ரு'க்ஷா: ஸத்புருஷா இவ ^1ய் ^3தா^3ர்த^2 ^2 சா^2யா = shade அந்ய = others குர்வந்தி = do (from kRi) திஷ்ட^2நி = stand (from sthA) ஸ்வயம் = themselves
```

```
ஆதப = heat u^2 \omega = fruit u = others அர்த^2 = benefit வரு'க்ஷ = tree ஸத் = good புருஷ = man u = u^4 \omega  ார்க^2
```

They make shade for others and stand in the heat themselves. Even fruits are for the good of others: Trees are indeed like good men.

```
ASAD (114)
```

```
சா^2யாம் அந்யஸ்ய குர்வந்தி திஷ்ட^2ந்தி ஸ்வயம் ஆதபே oldsymbol{\mathsf{I}}
\mathsf{L}^2லாநி அபி பர அர்தா^2ய வ்ரு^2க்ஷா: ஸத்புருஷா இவ oldsymbol{\mathfrak{l}}
யப்³தா³ர்த²
ச\pi^2யா = shade
அந்ய = others
குர்வந்தி = do (from kRi)
திஷ்^2நி = stand (from sthA)
ஸ்வயம் = themselves
ஆதப = heat
⊔²െ = fruit
பர = others
அர்த^2 = benefit
வ்ரு'க் = tree
ஸத் = good
புருத = man
பா⁴வார்த<sup>2</sup>
```

They make shade for others and stand in the heat themselves. Even fruits are for the good of others: Trees are indeed like good men.

## ASAD (115)

```
லாலயேத் பஞ்ச வர்ஷாணி த³ய வர்ஷாணி தாட³யேத் l
ப்ராப்தே து ஷோட³யே வர்யே புத்ரே மித்ரவத்³ ஆசரேத் ll
யப்³தா³ர்த²
லால் = to pamper
பஞ்ச = five
வர்ஷ = year
த³ய = ten
தட்³ = to hit
ப்ராப்த் = reached
ஷோட³ய = sixteen
புத்ர = son
மித்ர = friend
ஆ+சர் = to behave, interact
```

One should pamper one's son for five years then discipline him for ten years. However once he reaches the age of sixteen one should treat him as a friend

# ASAD ( VaidhyAn prati (On Doctors))

வைத்⁴யராஜ நமஸ்துப்⁴யம் யமராஜ ஸஹோத⁴ர யமோ ஹரதி ப்ராணுந் வைத்⁴யஹ் ப்ராணந் த⁴நாநி ச

Salutations to you, Doctor, the brother of Yama (God of death)

Yama steals (takes away) the life; a Doctor life and wealth as well.

சிதாம் ப்ரஜ்வலிதாம் த் $^3$ ருஸ்த்வா வைத் $^4$ யஹ் விஸ்மயமாக $^3$ தஹ் நாஹம் க $^3$ தஹ் ந மய் ப் $^4$ ராதா கஸ்யேத $^3$ ம் ஹஸ்தலாக $^3$ வம்

Seeing the burning pyre the Doctor became worried (He thought) Neither did I attended to this person

Nor did my brother, whose handiwork is this

#### Dear Friends.

The real Humor or Joke is that the following verses are literally true. The practice and theory of medicine is completely wrong in its basis. This is true of all medicine, western, eastern, oriental or otherwise. Because, as you know, the nature follows an immutable cause and effect relationship for everything that happens. The disease is produced by its causes. The practice of medicine does not at all deal with the cause of a disease, but it only deals with palliating the symptoms of a disease, further letting the causes to continue. Another, real but sad joke is that even very intelligent people, who would otherwise investigate/reasearch everything before they practice, subscribe to the practice of medicine without questioning the logic.

#### ASAD (117)

```
யதை^2கேந ந ஹஸ்தேந தாலிகா ஸம்ப்ரபத்^3யதே ^1 ததோ^2த்^3யமபரித்யக்தம் கா்ம நோத்பாத^3யேத் ப^2லம் ^11 ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ யதா^2 ஏகேந ந ஹஸ்தேந தாலிகா ஸம்ப்ரபத்^3யதே ^1 ததா^2 உத்^3யம பரித்யக்தம் கா்ம ந உத்பாத^3யேத் ப^2லம் ^11 ரப்^3தா^3ர்த^22 ஹஸ்த = hand தாலிகா = clap ஸம் + ப்ர + பத்^3 = to become உத்^3யம = effort பரித்யக்த = deprived of கா்மந் = work உத் + பத்^3 = to obtain ப^2ல = fruit ப^4வார்த^2
```

Just as a clap cannot happen with just one hand, similarly any work deprived of effort will not obtain fruit.

## ASAD (117)

```
யதை^2கேந ந ஹஸ்தேந தாலிகா ஸம்ப்ரபத்^3யதே ^1 ததோ^2த்^3யமபரித்யக்தம் கா்ம நோத்பாத^3யேத் ப^2லம் ^1 ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ யதா^2 ஏகேந ந ஹஸ்தேந தாலிகா ஸம்ப்ரபத்^3யதே ^1 ததா^2 உத்^3யம பரித்யக்தம் கா்ம ந உத்பாத^3யேத் ப^2லம் ^1 ஶப்^3தா^3ா்த^2 ஹஸ்த = hand தாலிகா = clap ஸம் + ப்ர + பத்^3 = to become உத்^3யம = effort பரித்யக்த = deprived of கா்மந் = work உத் + பத்^3 = to obtain ^2ல = fruit ^3
```

Just as a clap cannot happen with just one hand, similarly any work deprived of effort will not obtain fruit.

## ASAD (124)

ப்ரிய: ஸம்ஸ்க்ரு'தப்ரியா:

# (Dear Sanskrit Lovers)

அஷ்டாத $^3$ ஶ புராணுநாம் ஸாரம் வ்யாஸேந கீர்திதம்  $\,$  பரோபகார: புண்யாய பாபாய பர பீட $^3$ நம்  $\,$   $\,$   $\,$ 

```
ருப்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>
அஷ்டாத<sup>3</sup>ரை = eighteen
ஸார = essence
கீர்த் = to tell
பரோபகார = benefitting others (para upakAra)
புண்ய = purification acquired by virtuous deeds
பாப = sin
பர = other
பீட<sup>3</sup>ந = harrasment
பா<sup>4</sup>வார்த<sup>2</sup>
```

The essence of the eighteen scriptures (purANas) is stated by VyAsa: "Benefitting others leads to purification and harassing others leads to sin.

```
ASAD (125)
```

ப்ரிய: ஸம்ஸ்க்ரு'தப்ரியா:

#### (Dear Sanskrit Lovers)

```
அர்தா^2க^3மோ நித்யமரோகி^3தா ச ப்ரியா ச பா^4ர்யா ப்ரியவாதி^3நீ ச ^1 வம்யம்ச புத்ரோ^3ர்த^2காரீ ச வித்^3யா ஷட்^3 ஜீவலோகஸ்ய ஸுகா^2நி ராஜந் ^11 ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ அர்த^2 ஆக^3ம: நித்யம் அரோகி^3தா ச ப்ரியா ச பா^4ர்யா ப்ரிய வாதி^3நீ ச ^11 வம்ய: ச புத்ர: அர்த^2காரீ ச வித்^3யா ஷட்^3 ஜீவ லோகஸ்ய ஸுகா^2நி ராஜந் ^11 மப்^3தா^3ர்த^22 அர்த^2 = money ஆக^3ம = arrival நித்ய = always அரோகி^3த = diseaselessness ப்ரிய = dear வாதி^3நீ = she who speaks வம்ய = under control
```

```
புத்ர = son
வித்<sup>3</sup>யா = knowledge
ஷட்<sup>3</sup> = six
ஜீவ லோக = the mortal world
ராஜந் = king
பா<sup>4</sup>வார்த<sup>2</sup>
```

O King, The arrival of money, incessant good health, a dear and sweet speaking wife, a son under one's control (a son who has not strayed from the right path), and knowledge capable of earning money are the six happinesses of the mortal world.

```
ASAD (126)
ப்ரிய: ஸம்ஸ்க்ரு'தப்ரியா:
(Dear Sanskrit Lovers)
அக்ரு'த்வா பர ஸந்தாபம் அக^3த்வா க^2ல மந்தி^3ரம் oldsymbol{\mathsf{I}}
ஸாதோ:⁴ மார்க^3ம் அநுஸ்ரு^3த்ய யத் ஸ்வல்பம் அபி தத்^3 ப^3ஹு \mathbf{II}
ருப்^3தா^3ர்த^2
அக்ரு'த்வா = without doing (from kRi)
அக<sup>3</sup>த்வா = without going (from gam)
ஸந்தாப = harrasment
மந்தி^{3}ர = abode
ஸாது⁴ = good man
மார்க^3 = path
அநு + ஸ்ரு' = to follow
ஸ்வல்ப = little
\Box^3ഈ = a lot
பா⁴வார்கு<sup>2</sup>
```

Without harassing others, without going to the abode of evil men.

and following the path laid down by good men, whatever achieved, evem if little, is indeed a lot.

#### ASAD (129)

ப்ரிய: ஸம்ஸ்க்ரு'தப்ரியா:

#### (Dear Sanskrit Lovers)

ஆபதி $^3$  மித்ர பரீகூதா ஶூர பரீகூதா ரண அங்க $^3$ ணே ப $^4$ வதி 1விநயே வம்ஶ பரீகூதா ஶீல பரீகூதா த $^4$ ந கூதயே ப $^4$ வதி 11

ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ

Apad = சலமித்ய்

mitra = ப<sup>2</sup>்ரிஏந்த்<sup>3</sup>

parIkShA = தேஸ்த்

shUra = வலிஅந்த்

 $raNa = ப^3$ த்த்லே

 $a.ngaNa = \sqcup^2$ ிஏல்த் $^3$ 

vinaya = ஹுமிலித்ய்

va.nsha = ப²்மில்ய்

shIla = சரச்தேர்

dhana = மோநேய்

kShaya = லோஸ்ஸ், வேஅகேநிந்க் $^3$ , ஸ்சரிசித்ய்

ருப் $^3$ தா $^3$ ர்த $^2$ 

A friend's test is in calamity, the test of a valiant person is on the battlefield. The test of a family is in its' humility and the test of one's character is in poverty.

பா⁴வார்கு<sup>2</sup>

# ASAD (131)

ப்ரிய: ஸம்ஸ்க்ரு'தப்ரியா: 🛭

(Dear Sanskrit Lovers)

```
வித்<sup>3</sup>வத்த்வம் ச ந்ரு'பத்வம் ச ந ஏவ துல்யே கதா<sup>3</sup>சந l
ஸ்வதே<sup>3</sup>ரே பூஜ்யதே ராஜா வித்<sup>3</sup>வாந் ஸர்வத்ர பூஜ்யதே ll
ருப்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>
வித்<sup>3</sup>வத்த்வ = scholarliness
ந்ரு'பத்வ = The title of king
துல்ய = comparable
ஸ்வதே<sup>3</sup>ரை = one's own country
பூஜ் = to worship
ராஜந் = king
வித்<sup>3</sup>வத் = scholar
ஸர்வத்ர = everywhere
```

Being a scholar and being a king are never ever comparable. A king is worshipped in his own country whereas a scholar is respected everywhere.

#### ASAD (133)

ப்ரிய: ஸம்ஸ்க்ரு'தப்ரியா:

(Dear Sanskrit Lovers)

A couple of subhAshitas from the hard working farmers

```
க³ணயந்தி ந யே ஸூர்யம் வ்ரு'ஷ்டிம் மீதம் ச கர்ஷகா: ↓
யதந்தே ஸஸ்யலாபா⁴ய தை: ஸாகம் ஹி வஸாமி அஹம் ↓
ஶய்³தா³ர்த²
க³ண் = to count, to consider
ஸூர்ய = sun
வ்ரு'ஷ்டி = rain
ஶீத = cold
கர்ஷக = farmer
யத் = to strive
```

```
ஸஸ்ய = grain
லாப<sup>4</sup> = acquirement, acquisition
ஸாகம் = with
ഖஸ் = to live
பா⁴வார்கு<sup>2</sup>
```

The farmers do not consider the heat from the sun or rain or the cold winters but consistently strive for acwuiring grain. I (God?) indeed live with them.

For marathi readers: nase rAuLI vA nase mandirI jithe rAbatI hAta tethe harI ....?

```
ASAD (136)
```

```
ப்ரிய: ஸம்ஸ்க்ரு'கப்ரியா:
```

#### (Dear Sanskrit Lovers)

```
முர்க^2ஸ்ய பஞ்ச சிஹ்நாநி க^3ர்வோ து^3ர்வசநம் ததா^2 1
க்ரோத⁴ஶ்ச த்^3ரு'ட⁴வாத^3ஶ்ச பரவாக்யேஷ்வநாத^3ர: Ⅱ
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
ழுர்க<sup>2</sup>ஸ்ய பஞ்ச சிஹ்நாநி க<sup>3</sup>ர்வ: து<sup>3</sup>ர்வசநம் ததா<sup>2</sup> 🕽
க்ரோத:^4 ச த்^3ரு^4வாத:^3 ச பரவாக்யேஷு அநாக^3ர: oldsymbol{\mathfrak{l}}
ருப்^3தா^3ர்த^2
eமர்க<sup>2</sup> = fool
பஞ்ச = five
சிஹ்ந = sign
க³ர்வ = vanity
து<sup>3</sup>ர்வசந = wicked statements
க்ரோத⁴ = anger
த்³ரு'ட⁴ = unrelenting
வாக^3 = argument
பர = other
```

```
வாக்ய = sentence
அநாக^{3}ர = lack of respect
பா⁴வார்த<sup>2</sup>
```

There are five signs of a fool: Vanity, wicked conversation, anger, stubborn arguments, and a lack of respect for other people's opinions.

#### ASAD (139)

ப்ரிய: ஸம்ஸ்க்ரு'தப்ரியா:

```
(Dear Sanskrit Lovers)
அஷ்டௌ கு^3ளு புருஷம் தீ^3பயந்தி ப்ரஜ்ஞா ஸு^4லத்வத^3மௌ ஶ்ருதம் ச^4
பராக்ரமஶ்சாப^3ஹுபா^4ஷிதா சதா^3நம் யதா^2ஶக்தி க்ரு^3தஜ்குதா ச ▮
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
அஷ்டௌ கு^3ணு: புருஷம் தீ^3பயந்தி ப்ரஜ்ஞா ஸு^4லத்வ த^3மௌ ஶ்ருதம் ச^4
பராக்ரம: ச அ ப³ஹு பா⁴ஷிதா ச தா³நம் யதா^2 ருக்தி க்ரு'தஜ்ஞதா ச \mathbf{II}
ருப்^3தா^3ர்த^2
அஷ்டௌ = eight
கு^3ண = qualities
புருதை = man
தீ^{3}ப் = to adorn, to grace
ப்ரக³்பா = intellect
ஸுரீலத்வ = good character
க<sup>3</sup>ம = self control
ஶ்ருத = knowledge
பராக்ரம் = valor
⊔³ஹு = too much
பா⁴ஷ் = to speak
த\pi^3ந = the act of giving
ருக்கி = strength
```

க்ரு'தஜ்ஞதா = gratitude

```
பா⁴வார்த<sup>2</sup>
```

Eight qualities adorn a man: Intellect, good character, self control. knowledge, valor, not talking too much, being charitable as per his (financial) strength and gratitude.

```
ASAD (141)
```

```
க: ந யாதி வயம் லோகே முக<sup>2</sup>ம் பீண்டே<sup>3</sup>ந பூரித: l
ம்ரு'த<sup>3</sup>ங்க:<sup>3</sup> முக<sup>2</sup> லேபேந கரோதி மது<sup>4</sup>ரம் த்<sup>4</sup>வநிம் ll
sandhi vigraha
யா = to go
வய = control
லோக = this world
முக<sup>2</sup> = mouth
பிண்ட<sup>3</sup> = morsel of food
யூர் = to fill
ம்ரு'த<sup>3</sup>ங்க<sup>3</sup> = drum
முக<sup>2</sup> = mouth
லேப = smearing
மது<sup>4</sup>ர = sweet
த்<sup>4</sup>வநி = sound
```

In this world who indeed wont come under control once his/her mouth is filled with food? Even the mRida.nga makes a sweet sound after its mouth is smeared.

```
ஐக்யம் ப^3லம் ஸமாஜஸ்யா தத^3பா^4வே ஸ து^3ர்ப^3ல: \mathbb{I} தஸ்மாத் ஐக்யம் ப்ரஶம்ஸந்தி த்^3ரு^2ட^4ம் ராஶ்த்ர ஹிதைஷிண: \mathbb{I} ஶப்^3தா^3ர்த^2 ஐக்ய = unity ^3ல = strength
```

```
ஸமாஜ = society
து<sup>3</sup>ர்ப<sup>3</sup>ல = weak
ப்ர+ஶம்ஸ் = to praise
த்<sup>3</sup>ரு'ட⁴ம் = strongly
ராஶ்ட்ர = nation
ஹிதைஷிந் = one who wishes good
பா⁴வார்த<sup>2</sup>
```

Unity is the strength of any society and it (society) is weak without it. Hence those who wish the good of the nation strongly praise unity.

#### ASAD (144)

We had a big thread on "Ramayana in a Stanza" Here is the bhAgavata (life of Shri KRishna) in four lines:

```
ஆதௌ<sup>3</sup> தே³வகிதே³வக³ர்ப⁴ஜநநம் கோ³பீக்³ரு'ஹே வர்த⁴நம்
மாயாபுதந்ஜீவிதாபறைரணம் கோ^3வர்த^4நோத்^3தா^4ரணம் 1
கம்ஸச்சே^2த^3நகௌரவாதி^3ஹநநம் குந்தீதநூஜாவநம்
ஏதத்^3பா^4க^3வதம் புராணகதி^2தம் ஸ்ரீக்ரு^4க்ணலீலாம்ரு^4தம் 11611
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
ஆதௌ<sup>3</sup> தே³வகி தே³வ க³ர்ப⁴ ஜநநம் கோ³பீ க்³ரு'ஹே வர்த⁴நம்
மாயா புதந ஜீவித அபஹரணம் கோ³வர்த⁴ந உத்³தா⁴ரணம் l
கம்ஸ ச்சே^2த^3ந கௌரவ ஆதி^3 ஹநநம் குந்தீ தநூஜ அவநம்
ஏதத்^3 பா^4க^3வதம் புராண கதி^2தம் ஸ்ரீ க்ரு'ஷ்ண லீலா அம்ரு'தம் 116 11
ருப்^3தா^3ர்த^2
ஆதெள^3 = First
க^3ர்ப^4 = womb
ஜநந = birth
க்^3ரு'ஹ = house
வர்த⁴ந = growing up
ஜீவிகு = life
அபஹரண = stealing
```

```
உத்^3தா^4ரண = lifting up சே^2த^3ந = cutting ஹநந = killing தநூஜ = son அவந = protection கதி^2த = told லீலா = legend (?)
```

First the birth of the lord in the womb of devaki, then the growing up in the house of gopis, the stealing of life from the deceitful pUtana, the lifting up of the

govardhana mountain, the cutting (beheading) of kansa,the killing of the kauravas etc. and the protection of the sons of kunti: This is the BhAgavat as told in the purANas and which is immortal because of the legends of Shri Krishna.

#### ASAD (146)

```
கு^3ருா்ப^3ந்து^4ரப^3ந்தூ^4நாம் கு^3ரும்சக்ஷுரசக்ஷுஷாம் ^1கு^3ரு: பிதா ச மாதா ச ஸா்வேஷாம் ந்யாயவா்திநாம் ^1லந்தி^4 விக்^3ரஹ கு^3ரு: ப^3ந்து:^4 அப^3ந்தூ^4நாம் கு^3ரு: சக்ஷு: அசக்ஷுஷாம் ^1கு^3ரு: பிதா ச மாதா ச ஸா்வேஷாம் ந்யாயவா்திநாம் ^1மப்^3தா^3ர்த^2 கு^3ரு = preceptor ப^3ந்து^4 = brother / kin அப^3ந்து^4 = one who does not have any brothers / kinmen சக்ஷுஸ் = eye அசக்ஷுஸ் = one without an eye பித்ரு' = father மாத்ரு' = mother
```

```
ஸா்வ = everyone
ந்யாய = justice
வா்திந் = one who lives / behaves
பா⁴வாா்கு²
```

The teacher is the brother to those who dont have any kinmen, the teacher is an eye through which the blind can see. The teacher is a father and mother to everyone who lives on the path of justice.

#### ASAD (149)

```
க^3ர்வாய பரபீடா^3யை த^3ர்ஜநஸ்ய த^4நம் ப^3லம் ^1 ஸுஜநஸ்ய து தா^3நாய ரக்ஷணைய ச தே ஸதா^3 ^11 மப்^3தா^3ர்த^2 க^3ர்வ = vanity பர பீடா^3 = harrasment of others து^3ர்ஜந = wicked person த^4ந = money ப^3ல = power ஸுஜந = good man தா^3ந = act of giving , charity ரக்ஷண = protection ஸதா^3 = always ப^4வார்த^2
```

The wealth and power of a wicked person are for vanity and harrasment of others respectively. However with a good man they are always (used) for charity and for protection.

# ASAD (155)

```
அம்பா^3 யஸ்ய உமாதே^3வீ ஜநக: யஸ்ய ரங்கர: \mathbf I வித்^3யாம் த^3தா^3தி ஸர்வேப்^4ய: ஸ ந: பாது க^3ஜாநந: \mathbf II
```

```
ருப்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>
அம்பா<sup>3</sup> = mother
உமா = pArvatI
ஜநக = father
வித்<sup>3</sup>யா = knowledge
தா<sup>3</sup> = to give
பா = to bless
க<sup>3</sup>ஜ = elephant
ஆநந = mouth
```

May the elephant faced one (Ganapati) whose mother is umA devi. whose father is sha.nkara and who gives knowledge to everybody, bless us.

# ASAD (156)

```
கௌ<sup>3</sup>ரவம் ப்ராப்யதே தா<sup>3</sup>நாத் ந து வித்தஸ்ய ஸஞ்சயாத் l
ஸ்தி<sup>2</sup>தி: உச்சை: பயோதா<sup>3</sup>நாம் பயோதீ<sup>4</sup>நாம் அத:<sup>4</sup> ஸ்தி<sup>2</sup>தி: ய
ஶப்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>
கௌ<sup>3</sup>ரவ = glory
ப்ராப் = to obtain
தா<sup>3</sup>ந = giving
வித்த = money
ஸஞ்சய = collection
ஸ்தி<sup>2</sup>தி = position
உச்சை: = up
பயோத<sup>3</sup> = cloud (one who gives water)
பயோதீ<sup>4</sup> = sea (one that stores water)
அத:<sup>4</sup> = down
```

Fame is obtained by giving money, not collecting it. Clouds (givers

of water) have a high position whereas the seas (storers of water) have a low position.

#### ASAD (160)

```
உத்<sup>3</sup>யம: ஸாஹஸம் தை<sup>4</sup>ர்யம் பு<sup>3</sup>த்<sup>3</sup>தி:<sup>4</sup> ஶக்தி: பராக்ரம: டி
ஷட்<sup>3</sup> ஏதே யத்ர வர்தந்தே தே<sup>3</sup>வ: தத்ர ஸஹாயக்ரு'த் !!
ஶய்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>
உத்<sup>3</sup>யம = industriousness
ஸாஹஸ = adventure
தை<sup>4</sup>ர்ய = courage
பு<sup>3</sup>த்<sup>3</sup>தி<sup>4</sup> = intelligence
ஶக்தி = strength
பராக்ரம = adventurous accomplishment
ஷட்<sup>3</sup> = six
வ்ரு'த் = to exist
தே<sup>3</sup>வ = god
ஸஹாய = help
```

God provides help where these siz qualities exist: industriousness, adventure. courage, intelligence, strength and adventurous accomplishment.

# ASAD (161)

```
உபதே^3ஶ: ஹி மூர்கா^2ணும் ப்ரகோபாய ந ஶாந்தயே ^1பய: பாநம் பு^4ஜங்கா^3நாம் கேவலம் விஷவர்த^4நம் ^1ஶப்^3தா^3ர்த^2
உபதே^3ஶ = advice
மூர்க^2 = idiot
ப்ரகோப = aggravation
ஶாந்தி = calmness
```

```
பயஸ் = milk
பாந = drinking
பு•ஜங்க<sup>3</sup> = snake
விஷ = poison
வர்த⁴ந = growth
பா⁴வார்த<sup>2</sup>
```

Advising an idiot leads to more aggravation than peace. Feeding milk to a snake only serves to increase its poison.

#### ASAD (163)

```
ஆத்மந: முக<sup>2</sup> தோ<sup>3</sup>ஷேண ப<sup>3</sup>த்<sup>4</sup>யந்தே ஶுக ஸாரிகா: ப

ப<sup>3</sup>கா: தத்ர ந ப<sup>3</sup>த்<sup>4</sup>யந்தே மௌநம் ஸர்வார்த<sup>2</sup> ஸாத<sup>4</sup>நம் பி

ஶப்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>

ஆத்மந் = self

முக<sup>2</sup> = mouth

தோ<sup>3</sup>ஷ = fault

ஶுக = parrot

ஸாரிகா = a bird (nightingale / cuckoo ?)

ப<sup>3</sup>க = stork

ப<sup>3</sup>த்<sup>4</sup> = to trap, to tie down.

மௌந = silence

ஸர்வ = all

அர்த<sup>2</sup> = objective

ஸாத<sup>4</sup>ந = instrument
```

Nightingales and parrots are trapped because of the fault of their own mouths. However, storks are not caught. Silence is indeed the instrument that achieves all ends.

#### ASAD (169)

கரோதி ஸ்வமுகே $^2$ நைவ ப $^3$ ஹுதா $^4$ ந்யஸ்ய க $^2$ ண்ட $^3$ நம்  $\mathbf I$  நம: பதநஶீலாய முஸலாய க $^2$ லாய ச  $\mathbf I\mathbf I$  பா $^4$ வார்த $^2$ 

By his(its) own mouth he (it) injures (pounds) in many ways other people (a lot of grain). My salutations to the pestle and to the wicked man whose character is to fall down.

(The first line is interpreted in two ways depending on how the sandhi in bahudhAnyasya is broken)

First all of you must take a sigh of relief that I am not translating this in Russian. I have a valid comment. The interpretation is just not right. The word khala has two meanings. Kedar gives only one a wicked man. The second is a mortar. Those partisans of this list who were born in cities would not know what this article and its use is/was. It is a piece of stone, preferably, granite which is carved like a mortar. Mortar and pestle are two components of a commonly used pounding mechanism used in ages all over the world. Pounding removes chaff from grain. Its use in India declined after mechanical grain brayers were made available in cities in British rule. The use continued for some time in numerous villages or inaccessible regions. My father's house and that of all my relations had at least one. My mom, auntie and sisters would wake up early in the morning and do their chores with mortar and pestle singing songs.

The meaning as given by Kedar lacks certain truth. Why would poet, or for that matter, anybody thank a wicked man whose character is to fall down? In chaturvarNya scheme four classes were assigned certain duties and responsibilities. When they performed such social obligations they earned the social acceptance. On this background poet takes a case of a habitually misbehaving person patanshIla and examines his contributions to the society. Even though he lacks social acceptance due to his nature, the poet opines, his peculiar behavior, actually

contributes to the social needs.

Ancient Indians were taught to be polite to each other. respectful to each other, friendly and forgiving to each other. These codes of conducts brought social harmony, but created a situation where blunt, bold actions were frowned upon. People, therefore, would get away with murder, so to say, and nobody would criticize or check their actions. Remember politeness rules. Our patanshIla was exception to this rule. Therefore, when he got mad at sombody or something he would lash out at them and separate their true selves from their alter egos. In other words he would tear the masks of dichotomous, contradictory. personalities. Poet, obviously is paying compliments to such a person. However, he cannot openly come out and praise such a man or his actions. Therefore, the poet resorts to the double talk, ambiguity. double entendre technique. Smart person would find the true meaning behind the obvious.

Nobody writes a couplet praising mortar and pestle, they are so unpoetic. So the true meaning of this couplet is:

By his own mouth he, patanshIla, pounds most of the times people hiding behind veneers and exposes their true nature, salutions to him and his brute force 'musala'.

## ASAD (170)

```
க^2ல: கரோதி து^3ர்வ்ரு'த்தம் நூநம் ப^2லதி ஸாது^4ஷு ^1 த^3ஶாநநோ^3ஹரத் ஸீதாம் ப^3ந்த^4நம் து மஹோத^3தே:^4 ^11 ஸந்தி^4 விக்^3ரஹ க^2ல: கரோதி து^3ர்வ்ரு'த்தம் நூநம் ப^2லதி ஸாது^4ஷு ^1 த^3ஶ ஆநந: அஹரத் ஸீதாம் ப^3ந்த^4நம் து மஹா உத^3தே:^4 ^11 ஶப்^3தா^3ர்த^2 க^2ல = wicked man து^3ர்வ்ரு'த்தம் = bad deed
```

```
நூநம் = really \Box^2ல் = to bear fruit ஸாது^4 = good man \Box^3ரம் = ten ஆந்ந = face ஹ்ரு^2 = to steal \Box^3ந்த^4ந = retriction மஹத் = great உத^3தி^4 = sea \Box^4வார்த^2
```

The wicked man does a bad deed and really it bears fruit among the good. The ten faced one (Ravana) stole Sita, and it was the ocean that had to be restricted! (by Rama's bridge)

#### ASAD (170)

```
க<sup>2</sup>ல: கரோதி து<sup>3</sup>ர்வ்ரு'த்தம் நூநம் ப<sup>2</sup>லதி ஸாது<sup>4</sup>ஷு !

த³ருந்து<sup>4</sup> விக்<sup>3</sup>ரஹ

க<sup>2</sup>ல: கரோதி து<sup>3</sup>ர்வ்ரு'த்தம் நூநம் ப<sup>2</sup>லதி ஸாது<sup>4</sup>ஷு !

த³ரு ஆந்த: அஹரத் ஸீதாம் ப<sup>3</sup>ந்த<sup>4</sup>நம் து மஹா உத<sup>3</sup>தே:<sup>4</sup> !!

ருப்<sup>3</sup>தா<sup>3</sup>ர்த<sup>2</sup>

க<sup>2</sup>ல = wicked man

து<sup>3</sup>ர்வ்ரு'த்தம் = bad deed

நூநம் = really

ப<sup>2</sup>ல் = to bear fruit

ஸாது<sup>4</sup> = good man

த<sup>3</sup>ரு = ten

ஆந்த = face

ஹ்ரு' = to steal

ப<sup>3</sup>ந்த<sup>4</sup>ரு = retriction
```

```
மஹத் = great 2 = 3தி = sea 2 = 3பா4வார்த2
```

The wicked man does a bad deed and really it bears fruit among the good. The ten faced one (Ravana) stole Sita, and it was the ocean that had to be restricted! (by Rama's bridge)

#### ASAD (201)

```
கார்யார்தீ ப⁴ஜதே லோக: யாவத் கார்யம் ந ஸித்⁴யதி \
உத்தீர்ணே ச பரே பாரே நௌகாயா: கிம் ப்ரயோஜநம் \
யப்³தா³ர்த²
கார்ய அர்தி²ந் = one whose inent is getting one's work done
ப⁴ஜ் = to pray, propitiate
லோக = the world
கார்ய = work
ஸித்⁴ = to be accomplished
உத்தீர்ண = crossed
பர = other
பார = bank of a river
நௌகா = boat
ப்ரயோஜந = use
```

The world (men of the world) intending to get its work done. prays (to you) only until the task is not accomplished. Once you have crossed over to the other bank, what is the use of the boat?

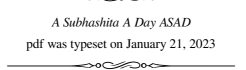
# ASAD (203)

```
மநோ மது^4கரோ மேகோ^4 மத்^3யபோ மத்குணே மருத் ^1 மா மதோ^3 மா்கடோ மத்ஸ்யோ மகாரா த^3ரை சஞ்சலா: ^1
```

```
ஸந்தி⁴ விக்<sup>3</sup>ரஹ
மந: மது⁴கர: மேக:⁴ மத்³யப: மத்குண: மருத் l
மா மத:3 மாகட: மத்ஸ்ய: மகாரா: த^3ரை சஞ்சலா: \parallel
ருப்^3தா^3ர்த^2
மநஸ் = mind
மது⁴கர = bee
மேக<sup>4</sup> = cloud
மத்³யப = drunkard
மத்குண = bed bug
மருக் = wind
மா = the goddess of wealth, Laxmi
மத<sup>3</sup> = pride, arrogance, conceit
மர்கட = monkey
மத்ஸ்ய = fish
மகார = something starting with the letter "ma"
\mathfrak{S}^3ரை = ten
சஞ்சல = fickle, unsteady
பா⁴வார்த<sup>2</sup>
```

The mind, the bee, the cloud, the drunkard, the bed bug, the wind, wealth, pride, the monkey and the fish are the ten things starting with the letter "ma" that are always unsteady.

These postings by Kedar have been taken from the older sanskrit-digest archives. Some posts are missing.



>○(///)○<

Please send corrections to sanskrit@cheerful.com

