#### kamalAmbA navAvaraNam with translation

కమలామ్బా నవావరణం సార్థమ్

Document Information

Text title : kamalAmbAnavAvaraNamsArtham File name : kamalAmbAnavAvaraNamsArtham.itx Category : devii, lakShmI, kRitI, muttusvAmI-dIkShitAra, dhyAnam, devI, dashamahAvidyA Location : doc\_devii Transliterated by : Pallasena Narayanaswami ppnswami at gmail.com Proofread by : Pallasena Narayanaswami ppnswami at gmail.com Description/comments : with word by word meanings Latest update : March 24, 2018 Send corrections to : sanskrit@cheerful.com

This text is prepared by volunteers and is to be used for personal study and research. The file is not to be copied or reposted without permission, for promotion of any website or individuals or for commercial purpose.

#### Please help to maintain respect for volunteer spirit.

Please note that proofreading is done using Devanagari version and other language/scripts are generated using **sanscript**.

June 29, 2023

sanskritdocuments.org

#### kamalAmbA navAvaraNam with translation

కమలామ్బా నవావరణం సార్థమ్

The set of compositions, popularly known as "KamalAmbA NavAvaraNam" is a series of eleven kIrtanam-s composed by the illustrious composer, ShrI MuttusvAmi DIkShitar, in praise of Goddess KamalAmbA of the mammoth temple at TiruvArUr. This work is one of the peaks of his creativity. Be it the meaning, the rAga or the structure, each one of the kritis is a gem.

In this intellectual project, the composer is at his best, the lyrics are superb and steeped in devotion, the theme is lofty, and everything is indeed 'par excellence'!!

#### The shrine of Goddess kamalAmbA

TiruvArUr is a small town in the south Indian district of Ta njAvUr, about 35 miles east of the town of Ta njAvUr, situated as a railway junction between NAgapaTTaNam and Ta njAvur, as well as between MayilAdutturai and KAraikkuDi, in the KAveri river delta. This is the location of the vast temple complex dedicated to Lord TyAgarAja (Shiva). Seven temples in the vicinity of TiruvArUr are designated as 'sapta viTa Nka kShetram'-s of TyAgarAja (somAskanda), and the foremost among them is the 'vIthI viTa Nka' TyAgarAja of the majestic TiruvArUr temple. The massive structure of this temple is enclosed in a huge quadrangle that measures 846 feet in length, and 666 feet in breadth. There are four gopurams (temple towers) on the four sides, and three smaller ones inside the complex. The eastern entrance is vast and spacious (110 feet by 60 feet), and has the huge rAja gopuram (main temple tower) 120 feet tall. It is a gigantic five-tiered structure topped with 11 'kalasham'-s (sacred pots), and has the unique and unusual feature that it abruptly diminishes in size as it rises. There are three prAkArams (complex walls, circumambulatory paths) in this temple, and numerous shrines too many to count, big and small, are scattered throughout.

The TyAgarAja shrine is located in the innermost prAkAram, to the south of the ValmIkanAtha (pRRithvI li Ngam or ValmIka li Ngam-ant-hill)) shrine within the same prAkAram. Both share a common mukha maNDapam. Four other important shrines, HATakeshvara, Acaleshvara, SiddhIshvara, Anandeshvara are located at the four cardinal points (southewest, southeast, northeast, and northwest, respectively) of the middle prAkAram. The consort of TyAgarAja is NIlotpalAmbA, the goddess of blue lotus. In TevAram songs, she is affectionately addressed in tamil as "alliyankotai". Her shrine is located in the second prAkAram on the right side. The unique feature is that here, nIlotpalAmbA is depicted as blessing her second son, skanda (subrahmaNya) with her hand on his forehead.

The KamalAmbA shrine is in the northwest corner of the outermost prAkAram, well away from the main shrines, with its own MaNDapam and circumambulatory passages that makes an angle with the prAkAram wall. This shrine is traditionally and ritually unconnected with the main shrine of TyAgarAja. Here, the Goddess is depicted in a meditating posture. While NIlotpalAmbA is supposed to represent the "bhoga shakti" of Lord Shiva, KamalAmbA represents the "yoga shakti". It is to be observed that muttusvAmi dIkShitar never associated kamalAmbA with TyAgarAja, and considered only NIlotpalAmbA as the consort of the deity. All the eleven kIrtanams of the KamalAmbA NavavAvaraNam series are engraved in marble slabs on the walls at the entrance to the main sanctorum of Goddess KamalAmbA. The huge tank, kamalAlayam is located on the western side of the temple complex. and covers an enormous area of 25 acres (compared to only 20 acres area of the temple complex). There is a shrine dedicated to nAganAthasvAmi in the middle of the tank, approached only by boat. The grand float festival that takes place in this tank is indeed very magnificent.

## The KamalAmbA NavAvaraNa KIrtanam-s

The series consists of eleven compositions, all in praise of Goddess KamalAmbA. It starts with a 'dhyAna kIrtanam' (benediction), followed by eight composition, one in each of the eight vibhaktis of the proper noun "kamalAmbA" (or sometimes "kamalAmbikA") in feminine gender continuing on to a ninth kIrtanam which employs all the eight declensions of the sanskrit language; the series concludes with an auspicious 'ma NgaLa kIrtanam', appropriately set in the auspicious rAgam shrI. Each of the nine vibhakti songs in on one of the nine AvaraNams (enclosures) of the "shrI chakram" (the auspicious wheel) belonging to the doctrine of shrIvidya (auspicipus wisdom).

The kIrtanams of the KamalAmbA NavAvaraNa series are as follows:

dhyAna kIrtanam in saMbodhanA vibhakti (vocative case )-"kamalAmbike", toDi rAgam, rUpaka tALam.

The first AvaraNa kIrtanam in prathamA vibhakti (nominative case) -"kamalAmbA saMrakShatu mAm", Anandabhairavi rAgam, tripuTa tALam (on trailokya-mohana chakram).

The second AvaraNa kIrtanam in dvitIyA vibhakti (accusative case) -

"kamalAmbAM bhaja re", kalyANi rAgam, Adi tALam (on sarvAshA-paripUraka chakram).

The third AvaraNa kIrtanam in tRRitIyA vibhakti (instrumental case) -"shrIkamalAmbikayA", sha NkarAbharaNa rAgam, rUpaka tALam (on sarva-saMkShobhaNa chakram).

The fourth AvaraNa kIrtanam in chaturthI vibhakti (dative case) -"kamalAmbikAyai", kAmbhoji rAgam, aTa tALam (on sarva-saubhAgyadAyaka chakram).

The fifth AvaraNa kIrtanam in pa≥nchamI vibhakti (ablative case) -"shrI kamalAmbikAyAH", bhairavi rAgam, jhaMpa tALam (on sarvArtha-sAdhaka chakram).

The sixth AvaraNa kIrtanam in ShaShThI vibhakti (genitive case) -"kamalAmbikAyAH", punnAgavarALi rAgam, rUpaka tALam (on sarva-rakShAkara chakram).

The seventh AvaraNa kIrtanam in saptamI vibhakti (locative case) -"shrI kamalAmbikAyAm", sahAnA rAgam, tripuTa tALam (on sarva-roga-hara chakram).

The eighth AvaraNa kIrtanam in sambodhanA vibhakti (vocative case) -"shrI kamalAmbike", ghaNTA rAgam, Adi tALam (on sarva-siddh-iprada chakram).

The ninth (and the last) AvaraNa kIrtanam, employing all the eight vibhaktis (cases)-

"srI kamalAmbA jayati", Ahiri rAgam, rUpaka tALam (on sarvAnanda-maya chakram). The pallavi employs prathamA vibhakti, the anupallavi, the dvitIyA (the first three lines), and tRRitIyA vibhakti (rest of the anupallavi), while the charaNam has one line each in chaturthI, pa nchamI, and ShaShThI and saptamI vibhaktis. The line set in chaturthI vibhakti also incorporates the sambodhanA vibhakti, while the last two lines in madhyamakAla return to the prathamA vibhakti. The final auspicious ma NgaLa kIrtanam, again in saMbodhanA vibhakti (vocative case)-"shrI kamalAmbike", shrI rAgam, khaNDa eka tALam.

In each kIrtanam, MuttusvAmi dIkShitar carefully brings out several tAntrik details, the name of the chakram, its geometry, many salient features that are specific to the chakram, and the devatas and sub-deities associated with it. On many occasions, dIkShitar cleverly indulges in very lengthy word constructions, which to a layman may seem like a tongue-twister. The phrase "guruguha" (used in several meanings) appears in all these compositions as the composer's signature (mudra). The rAga mudra is incorporated (through the art of shleSham (double meaning), in most of these compositions. The dhyAna kIrtanam in the rAgam toDi does not feature a rAga mudra, and the kIrtanams in rAgams Anandabhairavi (the first AvaraNa kIrtanam), and sha NkarAbharaNam (the third AvaraNa kIrtanam) have only partial rAga mudras (the word "Ananda" for the former, and sha Nkara for the latter). The kAmbhoji, sahAnA, and Ahiri compositions have disguised rAga mudras (kAmbhoja, shAna, Ahari, respectively). All other kRRitis have the proper rAga mudra built into the sAhityam.

#### The shrIchakram

Since each of these compositions glorifies one of the nine AvaraNams of the shrI chakram, we shall quickly describe the various geometrical components of the chakram. The shrI chakram, or the auspicious wheel is a geometrical diagram employed in the worship of Goddess tripurasundari, according to tantric traditions. It is more than a mere diagram, and has mystic powers and great significance in the shakti worship rituals. The outer portion of the shrI chakram consists of four units the outermost gateway of three rectangular walls (bhUpura), three concentric circles (trivalaya, or vRRittatraya), a sixteen petaled rose ShoDashadaLa padma), and an eight-petaled rose (aShTadaLa padma). The core of the shakti group consists of 43 triangles-a set of fourteen triangles (manukoNa), two sets of ten triangles (bahirdashAra and antardashAra), a set of eight triangles (vasukoNa), and the innermost sole triangle (trikoNa). In fact these 43 triangles are formed by the intersections of four isosceles triangles with vertex pointing upwards (called the shiva group), and five isosceles triangles with downward vertices (called the shakti group), all situated inside the eight petaled rose. The culmination of all these is the bindu, a single dot placed at the center. Each sub-chakram has its own presiding deity (devatA), as well as the subordinate deities (yoginis) associated with it.

#### The nine AvaraNam-s of the shrIchakram

 bhUpuram - trailokya-mohana chakram
 Of the three lines forming this diagram, the outer prAkAram, supposed to be white in color, is the first entrance to the citadel of the Goddess. Here the ten siddhis - aNimA, laghimA, mahimA,
 Ishitva, vashitva, prAkAmya, bhukti, ichchA, prApti, and sarvakAmA, reside, guarding the entrance. The middle line is aruNa (red), and is presided over by the eight mAtRRi shaktis - brAhmI,
 mAheshvarI, kaumArI, vaiShNavI,
 vArAhI, mAhendrI, cAmuNDA, and
 mahAlakShmi. The inner enclave, yellow in color, is the abode of the ten mudrA devis - They are sarvasamkShobhiNi, sarvavidrAvaNi, sarvAkarShiNi, sarvonmAdini, sarvamahA NkushA, sarvakhecarI, sarvabIjA, sarvayoni, and sarvatrikhaNDA. Thus, there are 28 yoginis (also known as AvaraNba devatAs) of the bhUpura, collectively known as prakaTa yoginis. The presiding manifestation of Goddess in this chakram is tripurA. ShoDashadaLapadmam - sarvAshA-paripUraka chakram This AvaraNaM consists of a set if 16 lotus petals arranged in a circular fashion inside the three concentric circles residing in the bhUpuraM, and is supposed to be white in color. The sixteen presiding deities in the second AvaraNam are: kAmAkarShiNi, sparshAkarShiNi, buddhyAkarShiNi, ahaMkArAkarShiNi, shabdAkarShiNi, rUpAkarShiNi, rasAkarShiNi, gandhAkarShiNi, cittAkarShiNi, dhairyAkarShiNi, smRRityAkarShiNi, nAmAkarShiNi, bhIjAkarShiNi, AtmAkarShiNi, sparshAkarShiN, amRRitAkarShiNi, and sharIAkarShiNi. They are collectively known as gupta yoginis. The main deity here is tripureshI. 3. vasudaLam - sarva-samkShobhaNa chakram This is (a circular arrangement of) an eight-petalled lotus, in the color (red shade) of the japAkusuma flower. The eight shaktis associated with this chakram are ana NgakusumA, ana NgamekhalA, ana NgamadanA, ana NgamadanAturA, ana NgarekhA, ana NgaveginI, ana NgAMshukA and ana NgamAlinI. These shaktis are described as guptatara yoginis. The main deity here is tripurasundari

4. chaturdashAram (manukoNam) - sarva-saubhAgyadAyaka chakram This is a set of 14 outermost triangles of the color of the pomgranate flower. The fourteen shaktis worshiped here are: sarvasaMkShobhiNI, sarvavidrAviNI, sarvAkarShiNI, sarvasthaMbhinI, sarvajhRRi.mbhinI, sarvavashaMkarI, sarvAhLAdinI, sarvasaMmodinI, sarvara njanI, sarvAnmodinI, sarvArthasAdhakA, sarvasaMpattirUpiNI, sarvamantramayI and sarvadvandvakShayaMkarI. These deities are collectively called sampradAya yoginis. The main deity presiding over this chakram is tripuravAsini. 5. bahirdashAram - sarvArtha-sAdhaka chakram This consists of the outer set of ten triangles in the color of sindhUra. The ten shaktis residing here are: sarvasiddhipradA, sarvasampatpradA, sarvapriyaMkarI, sarvama NgaLakAriNI, sarvakAmapradA, sarvaduHkhavimocinI, mRRityuprashamanI, sarvavighnanivAriNI, sarvasundarI and sarvasaubhAgyadAyinI. These are collectively known as kulottINa yoginis. The Goddess manifests here as tripureshI. 6. antardashAram - sarva-rakShAkara chakram This is the set of ten inner triangles, in the color of the japAkusuma flower. The ten shaktis associated here are: sarvaj nA, sarvashaktipradA, sarvaishvaryapradAyinI, sarvaj nAnamayI, sarvavyAdhivinAshinI, sarvAdhArasvarUpA, sarvapApaharA, sarvAnandamayI, sarvarakShAsvarUpiNI and sarvepsitaphalapradA. These shaktis are called nigarbha yoginis. The manifestation of Goddess in this chakram is tripuramAlini.

7. vasukoNam - sarvaroga-hara chakram This is the innermost group of eight triangles, and are in the color of padmarAga, or the rising sun. The eight shaktis, that reside here are:
vashini, kAmeshI, medinI, vimalA, saruNA,
jayinI, sarveshI and kauLinI. These
shaktis are collectively called rahasya yoginis, or
vAgdevatAs. The presiding from of Goddess is tripurasiddhA.
8. trikoNam - sarva-siddhi-prada chakram
This is the innermost sole triangle of the color of the bandhUka flower,
which houses the bindu, the dot at the center. The three shaktis,
mahAkAmeshvari, mahAvajreshvari, mahAbhagamAlini
residing in this chakram are called
atirahasya yoginis. Goddess is manifest here as tripurAmbA

Text of the Kamalamba Navavaranam

॥ నవావరణధ్యానకీర్తనమ్ ॥

```
    ١ కమలామ్బికే ١
    రాగం తోడి - రూపక తాళమ్
    పల్లవి
    కమలాంబికే ఆశ్రితకల్పలతికే చణ్డికే
    కమలాంబికే ఆశ్రితకల్పలతికే చణ్డికే
    కమనీయారుణాంశుకే కరవిధృతశుకే మామవ variation మామవ జగదంబికే
    అనుపల్లవి
    కమలాసనాదిపూజితకమలపదే బహువరదే
    కమలాలయతీర్థవైభవే శివే కరుణార్ణవే
    చరణమ్
    సకలతోకనాయికే సంగీతరసికే
    సుకవిత్వప్రదాయికే సంగీతరసికే
    పకవిత్వప్రదాయికే సంగీతరసికే
    వకశేబరముక్తిదాననిపుణే అఘహరణే
    వియదాదిభూతకిరణే వినోదచరణే అరుణే
    మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
```

సకళే గురుగుహకరణే సదాశివాన్తះకరణే అ-క-చ-ట-త-పాదివర్ణే అఖజ్డైకరసపూర్ణే Word to word meaning: కమలాంబికే - Oh Goddess kamAlmbika (the Lotus mother) ఆశ్రిత-కల్ప లతికే - who is like a Kalpaka tree (that grants all boons) to those who seek refuge in you ដឌ្លឺន៍ - fierce one, one of the ten aspects of shakti కమనీయ-అరుణ-అంశుకే - attractive, wearing the red robe కర-విధృత-శుకే - holding a parrot in the hand **మాం** - me පන - protect కమలాసన-ఆది-పూజిత - worshipped by Brahma and other Gods కమల-పదే - possessing lotus feet బహు-వరదే - showering plenty of boons (to devotees) కమలాలయ-తీర్ష-వైభవే - imparting greatness to the tank KamalAlaya ອີລີ - auspicious one కరుణా-అర్లవే - ocean of mercy సకల-లోక-నాయికే - ruler of all the worlds సంగీత-రసికే - delighting in music సు-కవిత్వ-ప్రదాయికే - granting the boon of poetic genius సునరి - beautiful one గత-మాయికే - who has transcended the illusion వి-కళేబర-ముకి-దాన-నిపుణే - adept in granting salvation without body (videha mukti) అఘ-హరణే - one who dispels all sins వియదాది-భూత-కిరణే - who emanates the five elements, space, air, fire, water and earth వినోద-చరణే - with enchanting feet මරාಣ් - reddish సకళే - full, complete గురుగుహ-కరణే - mother of Guruguha

సదాశివ-అన్తఃకరణే - inhabiting the heard of Lord Shiva అ-క-చ-ట-త-పాది-వర్ణే - the embodiment of all letters, a, ka, cha, Ta, ta, pa etc అఖణ్ద-ఏక-రస-పూర్ణే - filled with matchless bliss

```
॥ ప్రథమావరణకీర్తనమ్ (ప్రథమా విభక్తి) ॥
```

```
॥ కమలాంబా సంరక్షతు మామ్ ॥
రాగం ఆనన్నభైరవి - తిశ్ర ఏక తాళమ్
పలవి
కమలాంబా సంరక్షతు మాం హృత్-
కమలానగరనివాసినీ
అనుపలవి
సుమనసారాధితాబ్జముఖీ సున్దరమనఃప్రియకరసఖీ
కమలజానన్నబోధసుఖీ కానాతారపజ్ఞరశుకి
చరణమ్
త్రిపురాదిచక్రేశ్వరీ అణిమాదిసిద్దీశ్వరీ నిత్యకామేశ్వరీ షి-
తిపురత్రైలోక్యమోహనచకవర్తినీ ప్రకటయోగినీ
సురరిపుమహిషాసురాదిమర్దినీ నిగమపురాణాదిసంపేదినీ
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
త్రిపురేశీ గురుగుహజననీ త్రిపురభష్టానరష్టానీ మధు-
రిపుసహోదరీ తలోదరీ తిపురసున్రీ మహేశ్వరీ
Word to word meaning:
కమలాంబా - Goddess Kamalamba
సంరషతు - protect
మాం - me
హృత్-కమలా-నగర-నివాసినీ - who resides in the lotus city of the (human) heart
సుమనస-ఆరాధితా - worshiped by pure-minded devotees
అబ్బ-ముఖీ - lotus faced
```

సున్దర - the beautiful one, Lord Sundaresvara, or Siva మనఃప్రియకర-సఖీ - delighting the mind of Siva and who is the friend కమలజా-నన్గ - the bliss of Brahman బోధ - (ultimate) knowledge సుఖ - (one who) enjoys happiness కాన్తా-తార-పఞ్షిర-శుకీ - (one who is) the beautiful parrot residing in the cage of the sound (of OM) త్రపురాది-చక్రేశ్వరీ - The Goddess who rules over the nine chakras beginning with tripura అణిమాది-సిద్దీశ్వరీ - The Goddess who controls the accomplishments such as aNima etc నిత్య-కామేశ్వరీ - who is the Nitya Kameshvari etc (the fifteen devatAs of this chakra) షితిపుర- - the entire earth, conceived of as the capital city of the Goddess, the name of the outermost enclosure త్రైలోక్య-మోహన-చక్ర- - the name of the first chakra, enchanter of all three worlds వర్షినీ - who is inherent in ప్రకట-యోగినీ - the manifest yogini సుర-రిపు- - enemy of Devas మహిషాసురాది- మర్దినీ - slayer of the Demon Mahishasura, the buffalo faced one, and others నిగమ-పురాణాది- - sacred literature, epics etc సంລేదినీ - (one who has) known (it) well මුపුර් හ - Goddess of the three cities గురుగుహ-జననీ - mother of Lord Guruguha, Subrahmanya త్రిపుర-భష్టాన-రష్టానీ - who enchants Siva, the destroyer of three cities మధు-రిపు-సహోదరీ - sister of Vishnu, the enemy of Madhu తరోదరీ - with abdomen as slender as the palm of the hand, slender-waisted త్రిపురసున్లరీ - Goddess Tripurasundari మహేశ్వరీ - the Great Goddess

## Notes:

This kRRiti contains the description of the first trailokyamohana chakra, also called bhUpura (or kshitipura). The chakra for this song consists of three rectangular walls, with openings on the four sides (in some versions of the diagrams, there is no opening, but sub-rectangles closing the entrance!)

The song is set in the nominative case. The basic sentence unit (anvaya) is: kamalAMbA mAm saMrakShatu (May the Goddess Kamalamba protect me), and the various phrases qualify the proper noun Kamalamba.

The eight Yogic accomplishments (siddhis) referred to in this song are : అణిమా - power to become infinitesimal in size మహిమా - power to grow very huge లఘిమా - power to become very light గరిమా - power to become inordinately heavy ఇశిత్వ - power to rule over everything వశిత్వ - power to rule over everything వశిత్వ - power to subjugate all ప్రాప్తి - power to obtain whatever is desired ప్రాకామ్య - power to fulfil all wishes

Nityas are the primary devatas (goddesses) of the first chakra. They are sixteen in number, kAmeshvari being at the center, and the other fifteen (bhagamAlini, nityaklinnA, bheruNDA, vahnivAsinI, mahAvajreshvarI, shivadUtI, tvaritA, kulasundarI, nityA, nIlapatAkA, vijayA, sarvama NgaLA, jvAlAmAlinI, citrA and mahAnityA) around her. The shaktis residing in this chakra are called prakaTa yoginis.

The phrase "Ananda" might have been used as a partial rAga mudrA for the rAga Anandabhairavi.

```
॥ ద్వితీయావరణ కీర్తనమ్ (ద్వితీయా విభక్తి) ॥
॥ కమలాంబాం భజరే ॥
రాగం కల్యాణి - ఆది తాళమ్
పల్లవి
కమలాంబాం భజరే రే మానస
కర్పితమాయాకార్యం త్యజ రే
అనుపల్లవి
కమలావాణిసేవితపార్శ్యాం కంబుజయగ్రీవాం నతదేవాం variation నతదేహాం
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
కమలాపురసదనాం మృదుగదనాం కమనీయరదనాం కమలవదనాం
చరణమ్
సర్వాశాపరిపూరకచక్రస్వామినీం పరమశివకామినీం
దుర్వాసార్చిత గుప్తయోగిసిం దుఃఖధ్వంసిసీం హంసిసీం
నిర్వాణనిజసుఖప్రదాయినీం నిత్యకల్యాణీం కాత్యాయనీం
శర్వాణీం మధుపవిజయవేణీం సద్దురుగుహజనసిం నిరక్షాసిం
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
గర్వితభత్లాసురభజ్ఞానీం కామాకర్షిణ్యాదిరజ్ఞానీం
నిర్విశేషవైతన్యరూపిణీం ఉర్వీతత్వాదిస్వరూపిణీం
Word to word meaning:
కమలాంబాం - The Goddess kamalAmbA
భజ - worship
రేరేమానస - Oh mind!
కల్సిత మాయా-కార్యం - attachment to worldly desires which are illusory
න්සු ට් - please abandon
కమలా-వాణీ-సేవిత-పార్శ్యాం - she who is flanked by Lakshmi
   and Sarasvati on both sides
```

కంబు-జయ-గ్రీవాం - with neck that surpasses the beauty of the conch shell

నత-దేవాం - bowed down by the Devas

కమలాపుర-సదనాం - who resides in the lotus city

- మృదు-గదనాం whose speech is tender
- కమనీయ-రదనాం who has charming teeth
- కమల-వదనాం who has face that resembles the lotus

సర్వాశా-పరిపూరక-చక్రస్వామినీం - the Goddess of the

chakra named sarvAshAparipUraka (fulfiller of all wishes) పరమశివ-కామినీం - beloved of the Supreme Lord, Siva దుర్వాసార్చిత గుప్-తయోగినీం - the secret yoginI, worshiped by the sage Durvasa దుఃఖ-ధ్వంసినీం - who destroys all sufferings హంసినీం - who rides the swan నిర్వాణ-నిజ-సుఖ-ప్రదాయినీం - who grants salvation, which is the bliss of one's own self నిత్వ కల్యాణిం - who is ever auspicious కాత్యాయసిం - the daughter of sage kAtyAyana శర్వాణిం - who is sharvAni, the consort of sharva (shiva) మధుప-విజయ-వేణిం - whose hair conquers the blackness of honey bees సద్దురుగుహ-జనసిం - who is the mother of Lord Guruguha నిరఞ-సిం - who is unblemished, unattached గర్విత-భణ్ణాసుర-భష్టానీం - who destroyed the demon BhaNDa who possessed vain glory కామాకర్షిణ్యాది-రఞ్జచిం - who delights the devatAs such as kAmAkarShiNi and others

నిర్విశేష-చైతన్య-రూపిణిం - who is the embodiment of

unqualified consciousness

ఉర్వీ-తత్వాది-స్వరూపిణీం - who is manifest in the principles

of earth etc ( five elements)

Notes:

The song is set in accusative case (dvitIyA vibhakti). The basic sentence unit (anvaya) is kamalAmbAM bhaja re re mAnasa, kalpitamAyAkAryam tyaja re (Oh mind, worship the Goddess Kamalamba and renounce worldly desires, which are illusory), and the remaining phrases qualify the dvitIya noun "kamalAmbAM". All these adjectives end in the "m" sound. The word "kamala" has been used several times with several different meanings here.

The rAga mudra kalyANI appears in the phrase "nityakalyANIM".

The diagram for the second AvaraNa, the sarvAshAparipUraka chakra, consists of a circular arrangement of sixteen lotus petals (ShoDasha padma). The sixteen yoginis residing in this chakra are known as gupta yogini-s, the hidden yoginis.

The sixteen presiding deities in the second AvaraNa, all ending in the phrase "AkarShiNI" (one who attracts like a magnet) are - kAmAkarShiNI, buddhyAkarShiNI, ahaMkArAkarShiNI, cittAkarshiNI, dhairyAkarShiNI, sm.rtyAkarShiNI, sharIrAkarShiNI, shabdAkarShiNI, sparshAkarShiNI, rUpAkarSHiNI, rasAkarSHiNI, gandhAkarShiNI, nAmAKarShiNI, bIjAkarSHiNI, AtmAkarShiNI and am.rtAkarShiNI.

The Goddess Kamalamba is conceived of as being served by Lakshmi and Sarasvati in this composition. It may be noted that the phrase "sacAmara ramA vANI savyadakShiNa sevitA" appears in LalitAsahasranAma. Dikshitar also begins the nASamani rAga kRRiti with the words "shrI ramA sarasvatI sevitAm shrI lalitAmbAm bhAvaye".

## ॥ తృతీయావరణకీర్తనమ్ (తృతీయా విభక్తి) ॥

॥ శ్రీ కమలాంబికయా ॥ రాగం శజ్కరాభరణం - రూపక తాళమ్ పల్లవి శీకమలాంబికయా కటాషితో ≥హం సచ్చిదానన్లపరిపూర్ణబ్రహ్మాస్మి అనుపల్లవి పాకశాసనాదిసకలదేవతాసేవితయా పజ్కజాసనాదిపఞ్చకృత్యకృత్ భావితయా మధ్యమకాలసాహిత్యమ్ శోకహరచతురపదయా మూకముఖ్యవాక్ప్రదయా కోకనదవిజయపదయా గురుగుహతత్త్రెపదయా చరణమ్ అనంగకుసుమాద్యయష్టశక్యాకారయా అరుణవర్లసంజోభణచక్రాకారయా variation చక్రాగారయా అనన్తకోట్యణ్ధనాయకశజ్కరనాయికయా అష్టవర్గాత్మకగుప్తతరయా వరయా మధ్యమకాలసాహిత్యమ్ అనంగాద్యుపాసితయా అష్టదళాబ్జస్థితయా ధనుర్భాణధరకరయా దయాసుధాసాగరయా Word to word meaning: శ్రీకమలాంబికయా శ్రీకమలామృకయా - by the auspicious Kamalambika కటాష్త: - graced, protected అహం - I సచ్చిదానన - existence, consciousness, and bliss పరిపూర్ల- - fullness, completeness బహ్మా - the supreme అస్ని - am పాకశాసనాది-సకల-దేవతా-సేవితయా - by the one who is worshiped by Indra and all Gods పఙౣజాసనాది-పఞ్చకృత్వ-కృత్ - by Lord Brahma,

who originally performs the five cosmic acts బావితయా - who is contemplated శోక-హర-చతుర-పదయా - whose feet are adept in removing grief మూక-ముఖ్య-వాక్-పదయా - who restores speech to the dumb కోకనద-విజయ-పదయా - whose feet conquer the beauty of a red lotus గురుగుహ-తత్తెపదయా - who is the three worded sentence, which is Guruguha himself అనంగకుసుమాది-అష్టశక్త్యాకారయా - who is embodied as ana Ngakusuma, and the rest of the shaktis అరుణ-వర్ష-సంజోభణ-చక్రాకారయా - who is enshrined in the reddish saMkShobhaNa chakra అనన్త-కోట్యణ్ణ-నాయక-శజ్కర-నాయికయా - who is the beloved of Lord Siva, the master of millions of universes అష్టవర్గాత్మక-గు $\underline{i}$ తరయా - who is more secret (than the previous chakra), being the form of alphabet grouped in eight sections వరయా - who is superb అనంగాది-ఉపాసితయా - who is worshiped by Kamadeva and others అష్టదళాబ్జ-స్థితయా - who resides in the eight petaled lotus ధనుర్భాణ-ధర-కరయా - who carries a bow and arrow in her hands దయా-సుధా-సాగరయా - who is the ocean of the nectar of compassion Notes:

The song is in tritIyA vibhakti, instrumental case. The basic sentence word order (anvaya) is ahaM shrIkamalAMbikayA katAkshitaH sachchidAnandaparipUrNabrahmA asmi (I, protected by Shri Kamalambika, am the Supreme Brahman, characterized by the fullness of existence, consciousness and bliss). All the phrases ending in the syllable "yA" qualify the noun "kamalAmbikayA".

The third chakra, sarvasaMkShobhaNa chakra, consists of a circular arrangement of eight-petals (aShTadaLA). The eight

sakti-s referred to as ana Ngakusuma etc are: ana Ngakusuma, ana NgamekhalA, ana NgamadanA, ana NgamadanAturA, ana NgarekhA, ana NgaveginI, ana NgAMshukA and ana NgamAlinI. These sakti-s are described as guptatara yogini-s. There is a partial rAgamudra in the phrase "sha NkaranAyikayA".

॥ చతుర్ధావరణకీర్తనమ్ (చతుర్థీ విభక్తి) ॥

```
॥ కమలాంబికాయె ॥
రాగం కాంబోజి - అట తాళమ్
పల్లవి
కమలాంబికాయె కనకాంశుకాయె
కర్పూరపీటికాయె నమస్తే నమస్తే
అనుపల్లవి
కమలాకాన్వానుజాయై కామేశ్వర్యే అజాయై
హిమగిరితనుజాయై హ్రీంకారపూజ్యాయే
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
కమలానగరవిహారిణ్యై ఖలసమూహసంహారిణ్యై
కమనీయరత్స హారిణ్యై కలికల్మ షపరిహారిణ్యై
చరణమ్
సకలసౌభాగ్యదాయకాంభోజచరణాయె
సంషోభిణ్యాదిశక్తియుతచతుర్ధావరణాయై
ప్రకటచతుర్ధశభువనభరణాయే
ప్రబలగురుగుహసంప్రదాయాన్యకరణాయె
అకళజ్కరూపవర్ణామై అపర్ణామై సుపర్ణామై
సుకరధృతచాపబాణాయై శోభనకరమనుకోణాయై
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
సకుజ్కుమాదిలేపనాయై చరాచరాదికల్పనాయె
```

# చికురవిజినీలఘనాయై చిదానన్దపూర్ణఘనాయై

Word to word meaning

కమలాంబికాయై - to KamalAmbika కనక-అంశుకాయై - who is clad in golden robe కర్పూర-పీటికాయే - who chews betel leaves flavored with camphor నమస్తే నమస్తే - I offer my salutations to thee again, and again కమలా-కాన్గ - అనుజాయై - who is the younger sister of the husband of Lakshmi కామేశ్వర్యె - who is the goddess Kameshvari అజాయే - who is unborn హిమగిరి-తనుజాయై - who is the daughter of the snowy mountain హీంకార-పూజ్యాయై - who is worshiped by the mystic sound "hrIM" కమలానగర-విహారిణ్ణై - who dwells in the city of the lotus ఖల-సమూహ-సంహారిణ్యై - who destroys the dishonest people కమనీయ-రత్న-హారిణ్యై - who wears a garland of beautiful jewels కలి-కల్మష-పరిహారిణై, - who dispels the sins caused by the poison of Kali సకల-సౌభాగ్యదాయక-అంభోజ-చరణాయై - who possesses lotus feet which grant all auspiciousness సంషోభిణ్యాది-శక్తి-యుత-చతుర్త-ఆవరణాయై - who resides in the fourth enclosure containing the shaktis such as 'saMkShobhiNI' and so forth ప్రకట-చతుర్దశ-భువన-భరణాయై - who sustains the fourteen manifest worlds ప్రబల-గురుగుహ-సంపదాయ-అన్యకరణాయే - who is at the heart of the well-known tradition to which Guruguha belongs అకళజ్క-రూప-వర్జాయై - who possesses flawless beauty and complexion అపర్షాయై - who is (known as) aparNa సుపర్షాయై - who is the beautiful bird సుకర-ధృత-చాప-బాణాయై - whose lovely hands hold the bow and arrow శోభనకర-మనుకోణాయై - who resides in the effulgent chakra consisting of fourteen triangles

సకుజ్కుమాది-లేపనాయై - who is besmeared with red kuMkuma (saffron powder) చరాచరాది-కల్పనాయై - who is the cause of both moving and unmoving objects చికుర-విజి-నీల-ఘనాయై - whose black hair triumphs over the dark clouds చిదానన్ద-పూర్ణ-ఘనాయై - who is the full essence of consciousness and bliss

Notes:

This song is in chaturthI vibhakti (dative case). The basic sentence word order (anvaya) is kamalAMbikAyai namaste (Salutations to Kamalambika), and the phrases ending in "yai" all qualify "kamalAmbikAyai".

The chakra referred to is sarvasaubhAgyadAyaka, that grants all auspiciousness. It is also called manukoNa, after the fourteen Manu-s, and consists of fourteen triangles. There are fourteen shaktis (called saMpradAya yoginis) involved here: sarvasaMkShobiNI, sarvavidrAviNI, sarvAkarShiNI, sarvastambhinI, sarvajh.rMbhiNI, sarvavashaMkarI, sarvAhLAdinI, sarvasammohinI, sarvara njanI, sarvAnmodinI, sarvArthasAdhakA, sarvasaMpattipUraNI, sarvAmantramayI and sarvadvandvakShyaMkarI.

The rAgamudra kAmbhoji appears slightly altered as "kAmbhoja" in the line "dAyakAmbhojacharaNayai".

అనుపల్లవి శ్రీకణవిష్ణు విరిఞ్చాదిజనయిత్ర్యాం శివాత్మకవిశ్వకర్ష్యాః కారయిత్ర్యాః మధ్యమకాలసాహిత్యమ్ శ్రీకరబహిర్దశారచక్రస్థిత్యాః సేవితభైరవీభార్దవిభారత్యాః చరణమ్ నాదమయసూక్మరూపసర్వసిద్ధిప్ర -దాదిదశశక్యారాధితమూర్తేః శ్రోత్రాదిదశకరణాత్మకకుళకౌళి-కాది బహువిధోపాసిత కీరేకి అ-భేదనిత్యశుద్దబుద్ధముక్తసచ్చిదా-నన్దమయపరమాద్వైతస్పూర్తే: variation సచ్చిదానన్న పరమాద్వైత ఆదిమధ్యాన్తరహితాప్రమేయగురుగుహమోదితసర్వార్థసాధకపూర్తే: మూvariation సర్వార్థసాధకస్నూరేి: మధ్యమ కాల సాహిత్యమ్ లాదినవాధారవ్యావృత్తదశధ్వని -భేదజ్ఞయోగివృన్ధసంరషణ్యాః అనాదిమాయా≥విద్యాకార్యకారణవినోద -కరణపటుతరకటాషవీషణ్యాం

Word to word meaning:

శ్రీకమలాంబికాయా: పరం - Greater than Goddess Kamalamba

న హి - there is nothing else

ට් ට් ඩ<u>ඡ</u>\_- Oh mind!

షీత్యాది-శివాస్త-తత్వ-స్వరూపిణ్యాః - the one who is the quintessence all the principles, from the earth to the ultimate Lord Siva

శ్రీకణ్ణ-విష్ణు-విరిఞ్చాది-జనయిత్ర్యాః - who is the mother of Siva, Vishnu and Brahma శివాత్మక-విశ్వ-కర్ర్యా $\,$  - who is the creator of the universe which is Siva in essence కారయిత్యా: - who is the agent of all actions శ్రీకర-బహిర్లశార-చక్ర-స్థిత్యా $\,$  - who resides in the auspicious chakra of the outer ten triangles సేవిత-భైరవీ-భార్దవీ-భారత్యాః - who is served by Bhairavi, Bhargavi, and Bharati (Parvati, Lakshmi and Sarasvati) నాద-మయ-సూష్మ-రూప-సర్వసిద్ధిప్రదాది-దశ-శక్త్యారాధిత-మూర్తే: whose subtle form is that of sound (nAda) and who is propitiated by the ten shaktis, sarvasiddhipradA, and so forth శ్రోత్రాది-దశ-కరణ-ఆత్మక-కుళ-కౌళికాది-బహువిధ-ఉపాసిత-క<u>ీర</u>ే: who is famous for being worshiped in various modes such as kuLa, kauLa, as the power identical with the ten sense and motor organs అభేద-నిత్య-శుద్ధ-బుద్ధ-ముక్త-సచ్చిదానన్గ-మయ-పరమ-అద్వైత-స్ఫూర్తేః who manifests the supreme eternal, pure, enlightened and free self, who is the supreme non-dual Brahman, characterized by existence, consciousness and bliss ఆది-మధ్య-అన్హ-రహిత-అప్రమేయ-గురుగుహ-మోదిత-సర్వార్థసాధక-పూర్తే: who is without beginning, middle, and end, who is unknowable, who is entertained by Guruguha, who is the manifest of the sarvArthasAdhaka chakra (achievement of all purposes) మూలాది-నవాధార-వ్యావృత్త-దశ-ధ్వని-భేదజ్ఞ-యోగివృన్గ-సంరషణ్యాః who protects the yoginis who reside in the nine centers of the astral body (mUlAdhAra etc), and who are adept at piercing through them, by the knowledge of the ten sounds అనాది-మాయా-అవిద్యా-కార్య-కారణ-వినోద-కరణ-పటుతర-కటాష-వీషణ్యాః who with her mere glance is capable of dispelling the beginning-less delusion and ignorance and the laws of cause

and effect

Notes:

This song is in pa nchamI vibhakti (ablative vase). The basic prose sentence unit (anvaya) is kamalAmbiyAH paraM nahi re, re citta (Oh mind, there is nothing greater than Goddess Kamalamba), and all the words ending in "yAH" or "eH" qualify "kamalAmbAyAH". The rAga name Bhairavi is given directly.

The chakra for the fifth AvaraNa, called sarvasiddhiprada chakra, is the outer set of ten triangles, and is known as bahirdashAra chakra. The nava AdhAras in Kundalini yoga are: mUlAdhAra, svAdhiShThana, maNipUra, anAhata, madhyamA, vajrakaNTHa, lambikA, vishuddha, and Aj nA.

The ten shaktis (dasha shakti) referred to here are: sarvasiddhipradA, sarvasampatpradA, sarvapriyaMkarI, sarvama NgaLakAriNI, sarvakAmapradA, sarvaduHkhavimocanI, m.rtyuprashamanI, sarvavighnanivariNI, sarvasundarI, and sarvasaubhagyadAyinI. These ten shaktis are known as kulottIrNa yoginis.

The dashakaraNas are the ten organs, consisting of the five sense organs (jnAnendriya-s) and the five organs of action (karmendriya-s).

# ॥ షష్ట్యావరణ కీర్తనమ్ (షష్టీ విభక్తి) ॥

॥ కమలాంబికాయా<u>స్త</u>వ ॥ రాగం పున్నా గవరాళి - రూపక తాళమ్ పల్లవి కమలాంబికాయాస్తవ భక్తో <u>-</u> హం శఙ్కర్యా: శ్రీకర్యా: సంగీతరసికాయా: శ్రీ అనుపల్లవి సుమశరేషుకోదణ్ణపాశాజ్కుశపాణ్యాః అతిమధురతరవాణ్యా: శర్వాణ్యా: కల్యాణ్యా: మధ్యమకాలసాహిత్యమ్ రమణీయపున్నా గవరాళివిజితవేణ్యా: శ్రీ చరణమ్ దశకలాత్మకవహ్ని స్వరూపప్రకాశాన-ర్తశారసర్వరషాకరచక్రేశ్వర్యా: త్రి-దశాదినుత క-చ-వర్తద్వయమయసర్వజ్ఞాది త్రి-దశశక్తిసమేతమారినీచక్రేశ్వర్యా: తి-దశవింశద్వర్లగర్భిణీకుణ్ణలిన్యాః దశముద్రాసమారాధితకౌళిన్యాః మధ్యమకాలసాహిత్యమ్ దశరథాదినుతగురుగుహజనకశివబోధిన్యాః దశకరణవృత్తిమరీచినిగర్భయోగిన్యాః శ్రీ Word to word meaning: కమలాంబికాయా: - (of) KamalAmbika తవ - your భక్త: - devotee అహం - I (am) ອະລາດ ເປັນ - (of the one who) bestows auspiciousness ້ອຽວ້າງ: - (of the one who) bestows prosperity సంగీత-రసికాయా: - (of the one) who is an enjoyer of divine music shrI - auspicious (of the one) who holds in her hands the flower arrows, sugar cane, the noose and the goad అతి-మధురతర-వాణ్యాం - (of the one) whose speech is excessively sweet శర్వాణ్యాం - (of the) wife of sharva (Siva)

కల్యాణ్యాం - (of) kalyANI the ever auspicious one రమణీయ-పున్నా గ-వరాళి-విజిత-వేణ్యా: శ్రీ - whose braided hair conquers the lovely black bees swarming around the punnAga tree దశ-కలా-ఆత్మక-వహ్ని-స్వరూప-ప్రకాశ-అన్తర్ధశార-సర్వరషాకర-చక్రేశ్వర్యాః - whose essential nature is the light of the ten-fold fire, manifest in the sarvarakShAkara chakra, consisting of the inner ten triangles త్రిదశాది-నుత క-చ-వర్గ-ద్వయ-మయ-సర్వజ్ఞాది-త్రిదశ-శక్తి-సమేత-మారినీ-చక్రేశ్వర్యాం the Goddess, who is worshipped by the thirty deities in the chakra of mAlini, which has ten shaktis, sarvaj nA etc, who are the ten letters of the alphabet that belong to the "ka" and "cha" groups త్రిదశ-వింశద్-వర్ల-గర్బిణీ-కుణ్ణలిన్యాః who is the Kundalini encompassing 50 letters of the alphabet దశ-ముద్రా-సమారాధిత-కౌళిన్యాః who is the Goddess Kaulini propitiated by ten mudras దశరథాది-నుత-గురుగుహ-జనక-శివ-బోధిన్యాః -(who is) worshipped by Dasharatha and others, and who reveals the identity of Siva, the father of Guruguha దశ-కరణ-వృత్తి-మరీచి-నిగర్భ-యోగిన్యా: - who is hidden in the manifestations which are the functions of the ten senses and the motor organs (five karmendriyas, and five j nAnendriyas) Notes: This song is set in ShaShThI vibhakti, the possessive or genitive case.

The basic sentence unit (anvaya) is ahaM kamalAmbikAyAH bhaktaH (I am the devotee of Goddess Kamalambika), and all

adjectives ending in "yAH" are qualifications of the noun KamalAMbikAyAH.

The chakra for this AvaraNa, sarvarakShAkara chakra, consists of the inner set of ten triangles (known as antardashAra). MAlinI chakra is a diagram where the Sanskrit alphabet is arranged in a concentric pattern in these ten triangles. The ten shaktis referred to here are: sarvaj nA, sarvashaktipradA, sarvaishvaryapradAyinI, sarvaj nAnamayI, sarvavyAdhivinAshinI, sarvAdhArasvarUpA, sarvapApaharA, sarvAnandamayI, sarvarakShAsvarUpiNI, and sarvepsitaphalapradA. These shaktis are called the nigarbha yogini-s. The ten mudrA-s are: sarvasaMkShobhiNI, sarvavidrAviNI, sarvAkarShiNI, sarvaveshAkarI, sarvAnmodinI, mahA NkushA, khecarI, bIja, yoni and trikhaNDa.

II సప్తమావరణకీర్తనమ్ (సప్తమీ విభక్తి) II

```
॥ శ్రీకమలాంబికాయామ్ ॥
రాగం సహానా - త్రిపుట తాళమ్
పల్లవి
శ్రీకమలాంబికాయాం భక్తిం కరోమి
శ్రితకల్పవాటికాయాం చణ్డికాయాం జగదంబికాయాం
అనుపల్లవి
రాకాచన్నవదనాయాం రాజీవనయనాయాం
పాకారినుచరణాయాం ఆకాశాదికిరణాయాం
పాకారినుచరణాయాం ఆకాశాదికిరణాయాం
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
ప్రీంకారవిపినహరిణ్యాం ప్రీంకారసుశరీరిణ్యాం
ప్రీంకారతరుమజ్ఞ-ర్యాం ప్రీంకారేశ్వర్యాం గౌర్యాం
చరణమ్
```

```
శరీరత్రయవిలక్షణ సుఖతరస్వాత్మానుభోగిన్యాం
విరిఞ్చి హరీశానహరిహయవేదిత రహస్యయోగిన్యాం
పరాదివాగ్తేవతారూపవశిన్యాదివిభాగిన్యాం
చరాత్మ కేసర్వరోగహరనిరామయరాజయోగిన్యాం
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
కరధ్పతవీణావాదిన్యాం కమలానగరవినోదిన్యాం
సురనరమునిజనమోదిన్యాం గురుగుహవరప్రసాదిన్యాం
Word to word meaning:
శ్రీ-కమలాంబికాయాం - (in) kamalAmbikA, the auspicious one
భక్తిం - devotion
కరోమి - (I) do (offer my)
శ్రిత-కల్స-వాటికాయాం - who grants all desires to those
devotees who take refuge in her
చణ్దికాయాం - caNDikA, the fierce one
జగద్-అంబికాయాం - the mother of the universe
రాకా-చన్స్ర-వదనాయాం - whose face is like the full moon
రాజీవ-నయనాయాం - whose eyes are like the lotus bud
పాకారి-నుత-చరణాయాం - whose feet are worshiped by Indra
ఆకాశ-ఆది-కిరణాయాం - who radiates out the sky etc, i.e. the five elements
హింకార-విపిన-హరిణ్యాం - who is the deer that roams in
   the forest of the hrIM sound
హీంకార-సు-శరీరిణ్యాం - whose body is the embodiment of hrIM
హింకార-తరు-మజ్ఞర్యాం - who is the beautiful bunch of
   flowers of the tree of hrIM sound
హింకారేశ్వర్యాం - who is the goddess of hrIM
ດັບຈາດ - Gauri, the fair one
శరీర-త్రయ-విలషణ-సుఖ-తర-స్వాత్మానుభోగిన్యాం
      - who rejoices in the highest bliss of her own self, which
   transcends the three bodies, gross, subtle and causal
విరిఞ్చి-హరి-ఈశాన-హరిహయ-వేదిత-రహస్య-యోగిన్యాం -
   who is the secret yogini known (only to) Brahma, Vishnu, Siva,
```

and hayagrIva పరాది-వాగ్దేవతా-రూప-వశిన్యాది-విభాగిన్యాం - who is the Goddess of pure speech and its forms, differentiated as the shaktis vashinI etc చరాత్మక-సర్వరోగహర-నిరామయ-రాజ-యోగిన్యాం - who is the healing rAja yoga that removes all transient illnesses కర-ధృత-పిణా-వాదిన్యాం - who holds a vIna in her hand కమలా-నగర-వినోదిన్యాం - who resides in Kamala nagara సుర-నర-ముని-జన-మోదిన్యాం - who charms the gods, men, and sages గురుగుహ-వర-ప్రసాదిన్యాం - who grants Guruguha the boon of her grace Notes:

This song is in saptamI vibhakti (locative case). The basic sentence unit (anvaya) is ahaM kamalAMbikAyAM bhaktim karomi (I offer my devotion to the Goddess Kamalambika) and all adjectives with the "yAM" ending refer to kamalAmbikAyAM.

The chakra for this song, sarvarogahara chakra, consists of eight triangles. The five elements are akAsha (space), vayu (air), tejas (fire), ap (water) and prthvi (earth).

The forms of speech are four in number, according to the Indian grammatical tradition. First comes pure sound (parA vAk), which then manifests itself to the speaker (pashyantI). It then goes through an intermediate stage (madhyamA) of transformation, and is finally being expressed verbally (vaikharI).

The eight shaktis, vashinyAdi mentioned here are: vashinI, kAmeshI, medinI, vimalA, aruNA, jayinI, sarveshI, and kauLinI. These shaktis are collectively called rahasya yogini-s.

The rAga name Sahana appears as a mudrA in a slightly altered form as "shAnA" in the term "harIshANa".

```
॥ అష్టమావరణకీర్తనమ్ (సంబోధనావిభక్తి) ॥
॥ శ్రీకమలాంబికే 2 వావ ॥
రాగం ఘణ్ణా - ఆది తాళమ్
పల్లవి
శ్రీకమలాంబికే అవావ
శివే కరధృతశుకశారికే
అనుపల్లవి
తోకపారిని కపారిని శూరిని
లో కజనని భగమాలిని సకృదా-
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
లోకయ మాం సర్వసిద్ధిప్రదాయికే
త్రిపురాంబికే బాలాంబికే
చరణమ్
సంతప్తహేమసన్ని భదేహే సదా > ఖణ్ణెకరసప్రవాహే
సన్తాపహరత్రికోణగేహే సకామేశ్వరి\overline{\mathsf{a}}క్షిసమూహే variation సకామేశ్వరిసక్తిసమూహే
సన్తతం ముక్తిఘణ్ణామణిఘోషాయమానకవాటద్వారే
అనన్తగురుగుహవిదితే కరాంగురినఖోదయవిష్టుదశావతారే
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
అన్తఃకరణేషుకార్ముకశబ్దాదిపఞ్చతన్మాత్రవిశిఖా-
ఒత్యన్తరాగపాశద్వేషాజ్కుశధరకరే బిరహస్యయోగినీపరే
Word to word meaning
శ్రీకమలాంబికే - Oh shrI kamalAmbika
ອລ ອລ - protect (me) protect (me)
∛ລິ - the auspicious one
కర-ధృత-శుక-శారికే - you hold a parrot and a myna
   bird in your hands
రోక-పారిని - Oh protector of the worlds
```

కపాలిని - you carry a skull శూలిని - and a trident వోక-జనని - you are the mother of the worlds భగ-మారిని - you are BhagamAlini సకృత్ - just once ఆరోకయ - Alokaya - glance at **మాం** - me సర్వ-సిద్ధి-ప్రదాయికే - Oh giver of all powers මුపురాంబికే - Oh mother, Tripura బాలాంబికే - Balambika సంతప్ల-హేమ-సన్ని భ-దేహే - Your body is effulgent like molten gold సదా-అఖణ్ణ-ఏక-రస-ప్రవాహే - you are the eternal flow of uninterrupted bliss సన్తాప-హర-త్రికోణ-గేహే - you reside in the triangle that removes all sorrows సకామేశ్వరి-శక్తి-సమూహే - accompanied by the three shaktis Kameshvari, Vameshvari and Bhagamalini సనతం - ever ముక్తి-ఘణ్ణా-మణి-ఘాషాయమాన-కవాట-ద్వారే - you are the wide door, announced by the jeweled bell as the way to liberation అనన-గురుగుహ-విదితే - you are known to Ananta and Guruguha కర-అంగులి-నఖ-ఉదయ-విష్ణు-దశ-అవతారే - the nails of your ten fingers are the source of the ten incarnations of Lord Vishnu అన్త:కరణ-ఇషు-కార్ము క-శబ్ద-ఆది-పఞ్చ-తన్మాత్ర-విశిఖా-అత్యన్త-రాగ-పాశ-ద్వేష-అజ్కాశ-ధర-కరే - you hold the sugarcane bow (symbolizing the mind), the five arrows (symbolizing the objects of the five senses), the noose (of attachment) and the goad (of repulsion) అతిరహస్య-యోగినీ-పరే - you are the supreme, the most secret yogini Notes:

This song is set in saMbodhanA vibhakti (vocative). The basic

sentence unit (anvaya) is shrIkamalAMbike! ava ... Alokaya mAM (Oh Kamalambika, protect me, ... glance at me), and all the words ending with "i" or "e" qualify kamalAMbike.

The chakra for this AvaraNa, sarvasiddhiprada chakra is the innermost triangle in the Srichakra, which houses the bindu, the dot at the centre. The three shakti-s (Kameshvari etc) residing in this chakram are called atirahasya yoginis. The ten incarnations of Vishnu emanate from the fingernails of the Goddess, as mentioned in the Lalita sahasranama "కరాజ్లుళినఖోత్పన్న నారాయణ దశాకృతిం"

The rAgamudrA "ghaNTA" occurs in the phrase "ghaNTAmaNi".

```
॥ నవమావరణ కీరనమ్ ॥
॥ శ్రీ కమలాంబా జయతి ॥
రాగం ఆహిరి - రూపక తాళమ్
పల్లవి
శ్రీకమలాంబా జయతి అంబా
శ్రీకమలాంబా జయతి జగదంబా
శ్రీకమలాంబా జయతి శృంగారరసకదంబా మదంబా
శ్రీ కమలాంబా జయతి చిద్భింబప్రతిబింబేన్గుబింబా
శ్రీ కమలాంబా జయతి
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
శ్రీపురబిన్గుమధ్యస్థచిన్తామణిమన్దిరస్థ-
శివాకారమఞచ్షిశ్తత శివకామేశాజ్కిస్తా
అనుపల్లవి
సూకరాననాద్యర్చితమహాత్రిపురసున్దరీం రాజరాజేశ్వరీం
శ్రీకర సర్వానన్దమయచక్రవాసినీం సువాసినీం చిన్తయేఒహం ది-
మధ్యమకాలసాహిత్యమ్
```

వాకరశీతకిరణపావకాదినికాపకరయా భీకరతాపత్రయాదిభేదనధురీణతరయా పాకరిపుప్రముఖాదిప్రార్థితసుకళేబరయా పాకట్యపరాపరయా పారితోదయాకరయా పాఠితోదయాకరయా variation ప్రాకట్యపరాపరయా చరణమ్ శ్రీమాత్రే నమస్తే చిన్నాతే సేవితరమాహరిఖా variation రమాహరీశదివిధాతే వామాదిశకిఫూజితపరదేవతాయాః సకలం జాతం కామాదిద్వాదశభిరుపాసితకాది-హాది-సాదిమనరూపిణ్యాః ప్రేమాస్పదశివగురుగుహజనన్యాం ప్రీతియుక్తమేచ్చిత్తం విలయతు మధ్యమకాలసాహిత్యమ్ బహ్మమయపకాశినీ నామరూపవిమర్శినీ కామకలాప్రదర్శినీ సామరస్య నిదర్శినీ Word to word meaning: శ్రీ కమలాంబా 🛛 - Goddess KamalAmbA జయతి - is victorious జగదంబా - the mother of the universe శ్ృంగార-రస-కదంబా - a flower of the kadamba plant (the essence) of the pleasure of love మదంబా - my mother ລືຝູວຍ - is of the form of pure consciousness ప్రతిబింబేన్లుబింబా - who is the reflection of the original pure consciousness in the bindu (the root mind) శ్రీపుర-బిన్గు-మధ్యస్థ-చిన్తామణి-మన్దిరస్థ-శివాకార మఞ్చిస్థిత-శివకామేశ-అఙ్రిస్థా - who is seated on the throne which is the form of Shiva, in the embrace of Shiva, the Lord of desire, in the wish-fulfilling (cintAmaNi) temple which is in the bindu chakra, the abode of

auspiciousness (shrI)

సూకరాననాది-అర్చిత-మహా-త్రిపురసున్దరీం - Maha Tripurasundari, who is propitiated by the goddess VarAhi (who has a boar's face) and others రాజరాజేశ్వరీం - who is the ruler of all rulers శ్రీకర-సర్వానన్లమయ-చక్ర-వాసినీం - who dwells in the auspicious sarvAnandamaya chakra (the chakra that is "replete with all Bliss") సువాసినీం - the auspicious one చిన్నయే అహం - I meditate upon (her) దివాకర-శీత-కిరణ-పావకాది-వికాస-కరయా - the one who causes the manifestation of the sun, moon and fire (sources of energy) భీకర-తాప-త్రయాది-భేదన-ధురీణ-తరయా - who is adept at removing the three terrible sufferings, physical, mental, and supernatural పాక-రిపు-ప్రముఖాది-ప్రార్థిత-సుకళేబరయా - who possesses beautiful form assumed to grant the prayers of Indra and other gods పాకట్య-పరాపరయా - who is manifest both as the supreme and empirical objects పారితో - I am protected by దయాకరయా - the ever compassionate one శ్రీమాతే, - To the auspicious mother నమస్తే - I prostrate చిన్నాత్రే - You are the pure consciousness సేవిత-రమా-హరి-ఖా - worshiped by Lakshmi (ramA), Vishnu (hari), Sarasvati (kA) and Brahma (vidhAtA) వామాది-శక్తి-పూజిత-పరదేవతాయాః - (from) the supreme deity who is worshiped by vAmA and other shaktis సకలం - everything జాతం - is born కామాది-ద్వాదశభి:-ఉపాసిత-కాది-హాది-సాది-మన్ర-రూపిణ్యా: -

(of her) who has the form of the mantra which begins with the letters ka, ha or sa - the mantra that is meditated upon by the twelve savants Kama etc
ప్రేమాస్పద-శివ-గురుగుహ-జనన్యాం - (in her) whose beloved is shiva, and who is Guruguha's mother
ప్రీతి-యుక్త-మచ్చిత్తం - (let) my mind, with pleasing grace
విలయతు - be dissolved
బ్రహ్మమయ-ప్రకాశినీ - She embodies the light that is Brahman నామ-రూప-విమర్శినీ - She reveals all forms and names
కామకలా-ప్రదర్శినీ - who reveals the Kama Kala
సామరస్య- నిదర్శినీ - who reveals the insight of perfect identity

This song employs all eight vibhaktis. The pallavi is in the nominative case, the first three lines of the anupallavi are in the accusative case and the rest of anupallavi is in the instrumental case. The first line of the charaNam is in the dative case, and also incorporates the vocative (in the word cinmAtre). The consecutive lines are in ablative, genitive and locative cases. The last two lines, meant to be sung in the madhyamakAla, are again in the nominative case, in order to return to the main pallavi line. The rAgamudrA "Ahiri" is slightly altered as "Ahari" and occurs in

the phrase "ramAhari".

The chakra for this last AvaraNa, sarvAnandamaya chakram, is the bindu, the dot at the centre of the Srichakra. The shakti which resides in this chakra is known as parApara rahasya yogini.

॥ నవావరణమంగళకీర్తనమ్ ॥

॥ శ్రీ కమలాంబికే ॥ రాగం శ్రీ - ఖజ్ద జాతి ఏక తాళమ్ పల్లవి శీకమలాంబికే శివే పాహి మాం లశితే శీపతివినుతే సితాసితే శివసహితే సమష్టి చరణమ్ రాకాచన్నముఖి రష్టితకోళముఖి రమావాణీసఖి రాజయోగసుఖి మధ్యమకాలసాహిత్యమ్ శాకంభరి శాతోదరి చన్నకలాధరి శజ్కరి శజ్కరగురుగుహభక్తవశజ్కరి ఏకాక్షరి భువనేశ్వరి ఈశ ప్రియకరి శ్రీకరి సుఖకరి శ్రీమహాత్రిపుర సున్దరి Word to word meaning: .శ్రీ కమలామ్నికే - Oh Kamalambika! මධ් - the auspicious one! పాహి మాం - (please!) protect me ບວີອີ້ - Lalita, the gracious one శ్రీ-పతి వినుతే - worshiped by Vishnu, the husband of Lakshmi సిత-అసితే - who is both fair and dark శివ-సహితే - who is accompanied by Shiva రాకా-చన్స-ముఖీ - whose face resembles the full moon రష్టత-కోల-ముఖీ - who protects Kolamukhi (the boar-faced vArAhi) రమా-వాణీ-సబీ - who is the friend of Lakshmi and Sarasvati రాజ-యోగ-సుఖీ - who enjoys the bliss of Raja Yoga శాకమృరి - who is dressed in lush vegetation (the earth goddess) శాతోదరి - whose waist is slim and tender చన్స్-కలా-ధరి - who wears the crescent moon ອັສາ, ວິ - who grants auspiciousness శజ్కార-గురుగుహ-భక్త-వశజ్కారి - who cherishes the devotees of shiva and guruguha

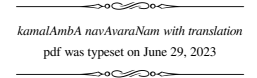
ఏకా కరి - who is the single syllable (Om) భువనేశ్వరి - who is the ruler of the universe ఈశ-ప్రియ-కరి - who is the beloved of Shiva శ్రీ-కరి - who bestows auspiciousness సుఖ-కరి - who brings happiness శ్రీ మహా-త్రిపుర-సున్దరి - the supreme Tripurasundari !

Notes:

This concluding song is in the vocative case. The basic sentence unit (anvaya) is shrIkamalAmbike shive lalite mAM pAhi (Oh Kamalambika, gracious and auspicious one, protect me). All phrases ending in "e" or "i" qualify the proper name kamalAmbikA.

This is the only kRRiti in this series which has only a pallavi and samaShTi charaNam; all others have pallavi, anupallavi and a charaNa.

Compiled, encoded, translated, and proofread by Pallasena Narayanaswami ppnswami at gmail.com



Please send corrections to *sanskrit@cheerful.com*