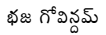
# Bhaja Govindam



## Document Information



Text title : bhajagovindam

File name : bhajagovindam.itx

Category: vedanta, vishhnu, krishna, stotra, shankarAchArya, vishnu

Location : doc\_vishhnu
Author : Shankaracharya

Transliterated by : M. Giridhar

Proofread by : M. Giridhar, NA, PSA Easwaran

Translated by : M. Giridhar

Description-comments : combines charpaTapanjarikA and dvAdashapanjarikA, advice

Latest update : 1995, September 28, 2014, March 1, 2020

Send corrections to : sanskrit at cheerful dot  $\boldsymbol{c}$  om

This text is prepared by volunteers and is to be used for personal study and research. The file is not to be copied or reposted without permission, for promotion of any website or individuals or for commercial purpose.

## Please help to maintain respect for volunteer spirit.

Please note that proofreading is done using Devanagari version and other language/scripts are generated using **sanscript**.

September 16, 2023

sanskritdocuments.org





### Introduction

Bhaja Govindam was written by Jagadguru Adi Shankaracharya. A biography of Shankara and his other compositions of Vedic literature can be found in the shankara.itx document. Bhaja govindaM is one of the minor compositions of the spiritual giant, Adi Shankaracharya. It is classified as a prakaraNa grantha, a primer to the major works. Though sung as a bhajan, it contains the essence of Vedanta and implores the man to think, Why am I here in this life? Why am I amassing wealth, family, but have no peace? What is the Truth? What is the purpose of life? The person thus awakened gets set on a path to the inner road back to the God principle.

The background of Bhaja GovindaM is worth examining. During his stay in Kashi, Adi Shankaracharya noticed a very old man studying the rules of Sanskrit by Panini. Shankara was touched with pity at seeing the plight of the old man spending his years at a mere intellectual accomplishment while he would be better off praying and spending time to control his mind.

Shankara understood that the majority of the world was also engaged in mere intellectual, sense pleasures and not in the divine contemplation. Seeing this, he burst forth with the verses of Bhaja govindaM. In 31 verses, he, like no other, explains our fallacies, our wrong outlook for life, and dispels our ignorance and delusions. Thus bhaja govindaM was originally known as moha mudgAra, the remover of delusions.

Shankara explains, nay chides, us for spending our time in useless trivia like amassing wealth, lusting after (wo)men and requests us to discriminate and cultivate the knowledge to learn the difference between the real and the unreal. To emphasise that, he concludes that all knowledge other than the Self-Knowledge is useless, Shankara makes the person realize how foolish he/she is in the conduct and behaviour by these verses, and shows the purpose of our worldly existence, which is to seek Govinda and attain Him.

Bhaja govindaM is divided into dvAdashamanjarikA stotram and chaturdashamanjarika stotram. At the end of composing the first stanza, it is said that Shankara burst forth with the next 12 stanzas of bhaja govindam. Thus stanzas 2-13 with 1st as refrain are called dvAdashmanjarika stotram. Inspired by the extempore recital by Shankara, each of his 14 disciples composed a verse and the 14 verse compendium is called chaturdashamanjarika stotram. (There are no evidences to prove the exact individual authorship of these 14 verses, we have some traditional hearsay eviences as attribution.) Shankara added the finishing touches by adding five of his own stanzas at the last bringing the total to 31.

Bhaja govindaM has been set to musical tones and sung as prayer songs by children. It is divided into dvAdashamanjarikA and charpaTapanjarikA for this purpose. The former is a set of verses (verses 2-13) while the rest of the verses form charpaTamanjarikA. Anyone who listens to the music of Bhaja govindaM is attracted to it. However, the significance of the text goes much deeper and contains a well defined philosophy of attaining salvation.

verses in this version is not found in all editions

The combined 31 are also termed as mohamudgaraH by some. The last two

Shankara's words seem to be quite piercing and seem to lack the softness and tenderness often found in his other texts, thus addressing directly. The reason is that this was an extempore

recital to an old man. His words can be compared to a knife of a surgeon. The surgeon's knife cruelly removes the tumour with much pain, but removing the tumour ultimately restores good health in the patient. So are Shankara's words, which pierce and point out our ignorance. It is a knife into the heart of worldliness, and by removing this tumour of ignorance, we can attain everlasting bliss with the grace of Govinda.

May the AchAryA guide us from ignorance to truth.

OM tat sat.

భజ గోవిన్దం

భజ గోవిన్దం భజ గోవిన్దం గోవిన్దం భజ మూఢమతే । సమ్ప్రాప్తే సన్నిహితే కాలే నహి నహి రక్షతి డుకృజ్కరణే ॥ ೧॥

Worship Govinda, worship Govinda, Oh fool! Rules of grammar will not save you at the time of your death.

మూఢ జహీహీ ధనాగమతృష్ణాం కురు సద్బుద్ధిం మనసి వితృష్ణామ్ । యల్లభసే నిజకర్మో పాత్తం విత్తం తేన వినోదయ చిత్తమ్ ॥ ౨॥

Oh fool! Give up your thirst to amass wealth, devote your mind to thoughts to the Real. Be content with what comes through actions already performed in the past.

నారీస్తనభరనాభీదేశం దృష్ట్యా మా గా మోహావేశమ్ । ఏతన్మాంసవసాదివికారం మనసి విచిన్రయ వారం వారమ్ ॥ ३॥ Do not get drowned in delusion by going wild with passions and lust by seeing a woman's navel and chest. These are nothing but a modification of flesh. Fail not to remember this again and again in your mind.

```
నలిసిదలగతజలమతితరలం
తద్వజ్జీవితమతిశయచపలమ్ ।
విద్ధి వ్యాధ్యభిమానగ్రస్తం
లోకం శోకహతం చ సమసమ్ ॥ ౪॥
```

The life of a person is as uncertain as rain drops trembling on a lotus leaf. Know that the whole world remains a prey to disease, ego and grief.

```
యావద్విత్తోపార్జనసక్త-
స్తావన్నిజపరివారో రక్తు ।
పశ్చాజ్జీవతి జర్జరదేహే
వార్తాం కో≥పి న పృచ్ఛతి గేహే ॥ ×॥
```

So long as a man is fit and able to support his family, see what affection all those around him show. But no one at home cares to even have a word with him when his body totters due to old age.

```
యావత్పవనో నివసతి దేహే
తావత్పృచ్ఛతి కుశలం గేహే ।
గతవతి వాయౌ దేహాపాయే
భార్యా బిభ్యతి తస్మిన్కాయే ॥ ౬॥
```

When one is alive, his family members enquire kindly about his welfare. But when the soul departs from the body, even his wife runs away in fear of the corpse.

```
బాలస్తావత్క్రీడాసక్తు
తరుణస్తావత్తరుణీసక్తు ।
వృద్ధస్తావచ్చిన్తాసక్తు
```

The childhood is lost by attachment to playfulness. Youth is lost by attachment to woman. Old age passes away by thinking over many things. But there is hardly anyone who wants to be lost in parabrahman.

కా తే కాన్తా కస్తే పుత్రః సంసారో உయమతీవ విచిత్రః । కస్య త్వం కః కుత ఆయాత-స్తత్వ్యం చిన్తయ తదిహ ఖాతః ॥ ౮॥

Who is your wife? Who is your son? Strange is this samsAra, the world. Of whom are you? From where have you come? Brother, ponder over these truths.

సత్సఙ్గత్వే నిస్సఙ్గత్వం నిస్సఙ్గత్వే నిర్మోహత్వమ్ I నిర్మోహత్వే నిశ్చలతత్త్వం నిశ్చలతత్త్వే జీవన్ముక్తిః II ౯ II

From satsanga, company of good people, comes non-attachment, from non-attachment comes freedom from delusion, which leads to self-settledness. From self-settledness comes JIvan muktI.

వయసి గతే కః కామవికారః శుష్కే సీరే కః కాసారః । షీణే విత్తే కః పరివారః జ్ఞాతే తత్త్వే కః సంసారః ॥ ೧०॥

What good is lust when youth has fled?

What use is a lake which has no water?

Where are the relatives when wealth is gone?

Where is samsAra, the world, when the Truth is known?

మా కురు ధనజనయౌవనగర్వం హరతి నిమేషాత్కాలః సర్వమ్ । మాయామయమిదమఖిలం హిత్వా var బుధ్వా బ్రహ్మపదం త్వం ప్రవిశ విదిత్వా ॥ ౧౧॥

Do not boast of wealth, friends, and youth. Each one of these are destroyed within a minute by time. Free yourself from the illusion of the world of Maya and attain the timeless Truth.

దినయామిన్యో సాయం ప్రాతః శిశిరవసన్తో పునరాయాతః । కాలః క్రీడతి గచ్ఛత్యాయు-స్తదపి న ముఞ్చత్యాశావాయుః ॥ ౧౨॥

Daylight and darkness, dusk and dawn, winter and springtime come and go. Time plays and life ebbs away. But the storm of desire never leaves.

కా తే కాన్తా ధనగతచిన్తా వాతుల కిం తవ నాస్తి నియన్తా I త్రిజగతి సజ్జనసఙ్గతిరేకా భవతి భవార్ధవతరణే నౌకా II ౧3II

Oh mad man! Why this engrossment in thoughts of wealth? Is there no one to guide you? There is only one thing in three worlds that can save you from the ocean of samsAra, get into the boat of satsanga, company of good people, quickly.

ద్వాదశమజ్జురికాభిరశేషః కథితో వైయాకరణస్వైషః । ఉపదేశో బాగ్వాద్వానిపుణైః శ్రీమచృజ్కరభగవచ్చరణైః ॥ ౧౩అ ॥

This bouquet of twelve verses (2-13) was imparted to a grammarian by the all-knowing Shankara, adored as the bhagavadpada.

The following 14 form chaturdashama njarikA.

Stanza below is attributed to padmapAda.

జటిలో ముణ్డీ లుఞ్ఛతకేశః

కాషాయామ్బరబహుకృతవేషః । పశ్యన్నపి చ న పశ్యతి మూఢో హ్యుదరనిమిత్తం బహుకృతవేషః ॥ ೧೪॥

There are many who go with matted locks, many who have clean shaven heads, many whose hairs have been plucked out; some are clothed in orange, yet others in various colours — all just for a livelihood. Seeing truth revealed before them, still the foolish ones see it not.

Stanza attributed to toTakAchArya.

అఙ్గం గరితం పరితం ముణ్డం దశనవిహీనం జాతం తుణ్డమ్ । వృద్ధో యాతి గృహీత్వా దణ్డం తదపి న ముఞ్చత్యాశాపిణ్డమ్ ॥ ౧౫॥

Strength has left the old man's body; his head has become bald, his gums toothless and leaning on crutches. Even then the attachment is strong and he clings firmly to fruitless desires.

Stanza attributed to hastAmalaka.

అగ్రే వహ్నిః పృష్టే భానుః రాత్రౌ చుబుకసమర్పితజానుః । కరతలభిక్షస్తరుతలవాస-స్థదపి న ముఞ్భత్యాశాపాశః ॥ ೧೬॥

Behold there lies the man who sits warming up his body with the fire in front and the sun at the back; at night he curls up the body to keep out of the cold; he eats his beggar's food from the bowl of his hand and sleeps beneath the tree. Still in his heart, he is a wretched puppet at the hands of passions.

Stanza attributed to Subodha.

కురుతే గజ్గాసాగరగమనం వ్రతపరిపాలనమథవా దానమ్ । జ్ఞానవిహ్నః సర్వమతేన ముక్తిం న భజతి జన్మశతేన ॥ ౧౭॥ var భజతి న ము<u>క</u>ిం

One may go to Gangasagar, observe fasts, and give away riches in charity! Yet, devoid of jnana, nothing can give mukti even at the end of a hundred births.

Stanza attributed to vArttikakAra (sureshvara).

సురమందిరతరుమూలనివాసః శయ్యా భూతలమజినం వాసః । సర్వపరిగ్రహభోగత్యాగః కస్య సుఖం న కరోతి విరాగః ॥ ౧౮॥

Take your residence in a temple or below a tree, wear the deerskin for the dress, and sleep with mother earth as your bed. Give up all attachments and renounce all comforts. Blessed with such vairgya, could any fail to be content?

Stanza attributed to nityAnanda.

యోగరతో వా భోగరతో వా సఙ్గరతో వా సఙ్గవిహీనః । యస్య బ్రహ్మణి రమతే చిత్తం నన్గతి నన్గతి నన్గత్యేవ ॥ ೧೯॥

One may take delight in yoga or bhoga, may have attachment or detachment. But only he whose mind steadily delights in Brahman enjoys bliss, no one else.

Stanza attributed to Anandagiri.

థగవద్గీతా కిఞ్చిదధీతా గజ్గాజలలవకణికా పీతా I సకృదపి యేన మురారిసమర్చా క్రియతే తస్య యమేన న చర్చా II ౨౦II

Let a man read but a little from bhagavadgItA, drink just a drop of water from the Ganges, worship but once murAri. He then will have no altercation with Yama.

Stanza attributed to dRiDhabhakti.

పునరపి జననం పునరపి మరణం పునరపి జననీజఠరే శయనమ్ I ఇహ సంసారే బహుదుస్తారే కృపయా≥పారే పాహి మురారే II ౨౧II

Born again, death again, again to stay in the mother's womb! It is indeed hard to cross this boundless ocean of samsAra. Oh Murari! Redeem me through Thy mercy.

Stanza attributed to nityanAtha.

రథ్యాచర్పటవిరచితకన్థః పుణ్యాపుణ్యవివర్జితపన్థః । యోగీ యోగనియోజితచిత్తో రమతే బాలోన్మత్తవదేవ ॥ ౨೨॥

There is no shortage of clothing for a monk so long as there are rags cast off the road. Freed from vices and virtues, onward he wanders. One who lives in communion with god enjoys bliss, pure and uncontaminated, like a child and as an intoxicated.

Stanza attributed to yogAnanda.

కస్వం కో బాం కుత ఆయాతః కా మే జననీ కో మే తాతః । ఇతి పరిభావయ సర్వమసారమ్ విశ్వం త్యక్త్వా స్వప్ప విచారమ్ ॥ ౨3॥

Who are you? Who am I? From where do I come? Who is my mother, who is my father? Ponder thus, look at everything as essence-less and give up the world as an idle dream.

Stanza attributed to surendra.

త్వయి మయి చాన్యత్రైకో విష్ణు-

ర్వ్యర్థం కుప్యసి మయ్యసహిష్ణుః । భవ సమచిత్తః సర్వత్ర త్వం వాఞ్ఛస్యచిరాద్యది విష్ణుత్వమ్ ॥ ౨౪॥

In me, in you and in everything, none but the same Vishnu dwells. Your anger and impatience is meaningless. If you wish to attain the status of Vishnu, have samabhAva, equanimity, always.

Stanza attributed to medhAtithira.

శత్రౌ మిత్రే పుత్రే బన్గౌ మా కురు యత్నం విగ్రహసన్గౌ । సర్వస్మిన్నపి పశ్యాత్మానం సర్వత్రోత్సృజ భేదాజ్ఞానమ్ ॥ ౨×॥

Waste not your efforts to win the love of or to fight against friend and foe, children and relatives. See yourself in everyone and give up all feelings of duality completely.

Stanza attributed to bhArativamsha.

కామం క్రోధం లోభం మోహం త్యక్త్వాబెడ్లావ్లు భావయ కోడ్లామ్ I var పశ్యతి సోడ్లహమ్ ఆత్మజ్ఞానవిహీనా మూథా-స్తే పచ్యన్తే నరకనిగూథాః II ౨౬II

Give up lust, anger, infatuation, and greed. Ponder over your real nature. Fools are they who are blind to the Self. Cast into hell, they suffer there endlessly.

Stanza attributed to sumati.

గేయం గీతానామసహస్రం ధ్యేయం శ్రీపతిరూపమజస్రమ్ । నేయం సజ్జనసజ్లే చిత్తం దేయం దీనజనాయ చ విత్తమ్ ॥ ౨౭॥

Regularly recite from the Gita, meditate on Vishnu in your heart, and chant His thousand glories. Take delight to be with the noble and the holy. Distribute your wealth in charity to the poor and the needy.

Stanza attributed to sumati.

సుఖతః క్రియతే రామాభోగః పశ్చాద్ధన్త శరీరే రోగః । యద్యపి లోకే మరణం శరణం తదపి న ముఞ్చతి పాపాచరణమ్ ॥ ౨౮॥

He who yields to lust for pleasure leaves his body a prey to disease. Though death brings an end to everything, man does not give-up the sinful path.

అర్థమనర్థం భావయ నిత్యం నాస్తితతః సుఖలేశః సత్యమ్ । పుత్రాదపి ధనభాజాం భీతిః సర్యత్రైషా విహితా రీతిః ॥ ౨౯॥

Wealth is not welfare, truly there is no joy in it. Reflect thus at all times. A rich man fears even his own son. This is the way of wealth everywhere.

ప్రాణాయామం ప్రత్యాహారం నిత్యానిత్య వివేకవిచారమ్ । జాప్యసమేతసమాధివిధానం కుర్వవధానం మహదవధానమ్ ॥ ३०॥

Regulate the prANa-s, life forces, remain unaffected by external influences and discriminate between the real and the fleeting. Chant the holy name of God and silence the turbulent mind. Perform these with care, with extreme care.

గురుచరణామ్బుజనిర్భరభక్తిះ సంసారాదచిరాద్భవ ముక్తిះ । సేన్ద్రియమానసనియమాదేవం ద్రక్ష్యసి నిజహృదయస్థం దేవమ్ ॥ ૩౧॥ Oh devotee of the lotus feet of the Guru! May thou be soon free from Samsara. Through disciplined senses and controlled mind, thou shalt come to experience the indwelling Lord of your heart!

The following two are not found in standard text of Bhajagovindam.

మూఢః కశ్చన వైయాకరణో డుఃకృజ్కరణాధ్యయనధురీణః । శ్రీమచ్ఛజ్కరభగవచ్ఛిష్యె-ర్బోధిత ఆసీచ్చోధితకరణః ॥ 3౨॥

Thus a silly grammarian lost in rules cleansed of his narrow vision and shown the Light by Shankara's apostles.

భజ గోవిన్దం భజ గోవిన్దం గోవిన్దం భజ మూఢమతే । నామస్మరణాదన్యముపాయం నహి పశ్యామో భవాబ్ధితరణే ॥ 33॥ భవతరణే

Worship Govinda, worship Govinda, Worship Govinda, Oh fool! Other than chanting the Lord's names, there is no other way to cross the life's ocean.

## Appendix: Word meanings

The following words and meanings are added as an appendix to allow the reader to learn Sanskrit words. They may not follow exact word construction in the above verses. Reader is requested to consult a dictionary and commentaries for additional details.

భజ = worship; గోవిన్దం = Govinda; మూఢమతే = O, foolish mind!; సమ్ప్రాప్తే = ( when you have) reached/obtained;

```
సన్ని హితే = (in the) presence/nearness of;
కారే = Time (here:Lord of Death, Yama);
నహి = No; never;
රකුම = protects;
డుకృజ్కరణే = the grammatical formula DukRi.nkaraNe;
11 011
మూఢ = Oh fool!;
జహీహి = jahi+iha, leave/give up+here(in this world);
ధన = wealth:
ఆగమ = coming/arrival;
စိ)္ကာဇ = thirst/desire;
కురు = Do;act;
సద్బుద్ధం = sat+buddhiM, good+awareness(loosely speaking:mind);
మనసి = in the mind;
သီမံ)ဆွဲာဝ = desirelessness;
ထာဗ္ဘုဆို = yat+labhase, whatever+(you)obtain;
నిజకర్మ = nija+karma, one's+duty(normal work);
⇔ඛ් = obtained;
విత్తం = wealth;
తేన = by that; with that;
వినోదయ = divert/recreate(be happy);
చిత్రం = mind;
ااهـ اا
నారీ = woman;
స్థనభర = breasts that are(full-with milk);
నాభీదేశం = nAbhI+deshaM, navel+region/country;
దృష్ట్వే = having seen;
మా గా = mA+gA, Don't+go;
మోహాపేశం = infatuated state(moha+AveshaM-seizure);
ఏతత్ = this:
మాంసవసాది = flesh, fat, +etc;
వికారం = appearance (generally, grotesque/ugly);
```

```
మనసి = in the mind;
విచిన్నయ = think well;
వారం = again;
వారం = and again;
11 311
నరిస్థీదలగత = nalinI+dala+gata, lotus+petal+reached/gone;
జలం = water(drop);
මෙමීජ්පට = ati+tarala, very+unstable;
తద్వత్ = like that;
జీవితం = life:
මමින්ණ = wonderful;
చపలం = fickle-minded;
విద్ది = know for sure;
వ్యాధి = disease;
అభిమాన = self-importance;
గస్టం = having been caught/seized;
లోకం = world;people;
శోకహతం = attacked(hata) by grief(shoka);
చ = and;
సమస్థం = entire;
11 811
యావత్ = so long as;
වීඡූ = wealth;
ఉపార్లన = earning/acquiring;
నక్తঃ = capable of;
తావన్నిజ = tAvat+nija, till then+one's;
పరివారః = family;
రక్షః = attached;
పశ్చాత్ = later;
జీవతి = while living(without earning);
සර්ර් = old/digested (by disease etc);
దేహే = in the body;
```

```
వార్తాం = word (here enquiry/inquiry);
కో _ పి = kaH+api, whosoever; even one;
\delta = not:
పృచ్చతి = inquires/asks/minds;
గేహే = in the house;
11 ×11
యావత్ = so long as;
పవనః = air/breath;
నివసత = lives/dwells;
దేహే = in the body;
తావత్ = till then;
పృచ్చతి = asks/inquires;
కుశలం = welfare;
గేహ = in the house;
గతవతి = while gone;
వాయౌ = air(life-breath);
దేహాపాయే = when life departs the body;
భార్యా = wife;
బిభ్యతి = is afraid; fears;
తస్మిన్కాయే = tasmin+kaye, in that body;
اا ہے اا
బాలః = young boy;
తావత్ = till then (till he is young);
Sီ့ = play;
సక్త: = attached/engrossed/absorbed;
తరుణః = young man;
తావత్ = till then;
తరుణీ = young woman;
సక్తঃ = attached/engrossed;
వృద్ధঃ = old man;
తావేత్ = till then;
చిన్నా = worry;
```

```
సక్షః = attached/engrossed/absorbed;
పరమే = in the lofty;high;supreme; also pare
బ్రహ్మణి = Brahman ;God;
కో్టి = whosoever;
\delta = not:
సక్తঃ = attached/absorbed/engrossed;
\mathbf{S}^{\mathbf{v}} \mathbf{\vec{e}} = kA+te, who+your;
కాన్తా = wife;
కోస్త = kaH+te, who+your;
పుత్రః = son;
సంసారః = world/family;
అయం = this;
అతీవ = great/big/very much;
విచిత్రః = wonderful/mysterious;
కస్య = whose;
త్వం = you;
కి = who:
కుతః = from where;
ఆయాత: = have come;
తత్వం = truth/nature;
చిన్లయ = think well/consider;
తదిహ = tat+iha, that+here;
భాతః = brother;
11 51
సత్సఙ్లతేవ్ర = in good company;
నిస్ప్రజ్ఞత్వం = aloneness/non-attachment/detachment;
నిర్మోత్వం = non-infatuated state/clear-headedness;
నిశ్చలత<u>త</u>్వం = tranquillity/imperturbability;
జీవన్ముక్తిః = salvation+freedom from bondage of birth;
వయసి గతే = vayasi+gate, when age has advanced/gone;
```

```
$\circ$ = who/what use( in the sense of kva?(where));
కామవికారః = sensual/sexual attraction;
శుషే<sub>7-</sub> = in the drying up of;
නීට් = water;
5 = what( use) is the;
ಶಾನಾರಃ = lake;
នុំនី = spent-up/weakened state of;
වීම් = wealth;
5° = what( use) for;
పరివారః = family(is there?);
্ল্লু e in the realised state;
ඡ්මීූ = truth;
5° = what (use) is;
సంసారః = world/family bond;
11 0011
మా = do not:
కురు = do/act;
ధన = wealth;
జన = people;
యౌవన = youth;
గర్వం = arrogance/haughtiness;
హరతి = takes away/steals away;
నిమేషాత్ = in the twinkling of the eye;
కాల: = Master Time;
సర్వం = all;
మాయా = delusion;
మయం = full of/completely filled;
ఇదం = this;
ພູລູ້ວ = whole/entire;
హిత్వా = having given up/abandoned;
బ్రహ్మపదం = the state/position of Brahma/god-realised state;
త్వం = you;
```

```
ప్రవిశ = enter;
విదీత్వా = having known/realised;
11 0011
దినయామిన్యౌ = dina+yAminI, day + night;
సాయం = evening;
పాతః = morning;
මීමර් = frosty season;
వసన్తా = (and) Spring season;
పునః = again;
ఆయాత: = have arrived:
కాల: = Master Time;
క్రిడ్తతి = plays;
గచ్చతి = goes (away);
ಆಯುಃ = life/age;
తదపి = tat+api, then even;
\delta = not:
ముఖ్చతి = releases;
ఆক = desire:
వాయు: = air (the wind of desire does not let off its hold);
ااها ا
ద్వాదశమజ్ఞారికాభిః = by the bouquet consisting of 12 flowers (12;
shlokas above)
అశేష = without remainder/totally;
కథిత = was told;
వైయాకరణస్వైషః = to the grammarian+this;
ఉపదేశః = advice:
అభూత్ = was:
విద్యా నిప్పణెঃ = by the ace scholar Shankara (Plural is used for reverence);
శ్రీమచ్చజ్కరభగవత్+చరణైঃ = by the Shankaracharya who is known;
as shankarabhagavat +charaNAH or pAdAH (plural for reverence)
ല വൗല
ਝਾ ਡੋਂ = kA+te, who+your;
```

```
కాన్లా = wife;
ధన = wealth;
గతచిన్డా = thinking of;
వాతుల = O mad one!;
solution = what?;
తవ = your;
నౌస్థి = na+asti, is not there;
నియన్తా = controller;
මුසර්ම = in the three worlds;
పజ్జన = good people;
సంగతిరేకా = sa.ngatiH+ekA, company+(only) one (way);
భవతి = becomes;
భవార్లవ = bhava+arNava, birth and death+ocean;
ඡරඹ් = in crossing;
నౌకా = boat/ship;
11 0311
జటీల: = with knotted hair;
ముణ్ణీ = shaven head;
లుఇ్చితకేశ = hair cut here and there;
కాపాయ = saffron cloth;
అమ్మర = cloth/sky;
బహాలకృత = variously done/made-up;
3ីដុះ = make-ups/garbs/roles;
పశ్వన్నపి = even after seeing;
చ న = cha+na, and +not;
పశ్వతి = sees;
మూడ్ప = the fool;
ఉదరనిమిత్తం = for the sake of the belly/living;
బహుకృతవేష: = various make-ups/roles;
11 0811
පසුං = limb(s);
గరితం = weakened;
```

```
పరితం = ripened(grey);
ముణం = head;
దశనవిహీనం = dashana+vihInaM, teeth+bereft;
జాతం = having become;
త్త్రం = jaws/mouth?;
వృద్ధ: = the old man;
యాతి = goes;
గృహీత్వా = holding the;
ద్రణం = stick(walking);
తదపి = then even;
 = not; 
ముఖ్చతి = lets go/releases/gives up;
ఆశాపిణం = AshA+pindaM, desire+lump(piNDaM also means rice-ball given;
as oblation for the dead)
මබි, = in front of/ahead/beforehand;
వహ్ని: = fire ( for worship);
పృష్ణే భానుః = pRiShThe+bhAnuH, behind+sun;
ত্ৰু = in the night;
చుబుకనమర్పితజానుః = face dedicated to(huddled up between) the knees;
కరతలభిక్ష: = taking alms in the palms;
తరుతలవాసః = living under the trees;
తదపి = then even;
\delta = not:
ముఞ్చతి = releases/lets go;
ভক = desire;
పాశం = rope/ties;
11 051
ණරාම් = one takes resort to;
గజ్ఞాసాగర = the sea of Ganga (banks of the Ganges);
గమనం = going;
వ్రత = austerities;
```

```
పరిపాలనం = observance/governance;
မာထုံဆာ = or/else;
దానం = charity;
జ్ఞానవిహీన<br/>ి = (but)bereft of knowledge of the Self;
సర్వమతేన = according to all schools of thought/unanimously;
ముక్తిం = salvation/freedom;
\delta = not:
భజతి = attains;
జన్మ = birth(s);
శతేన = hundred;
II osli
సురమన్దిర = temple of god;
ඡරා = tree;
మూల = root;
నివాసః = living;
ಕರ್ಯ = bed;
భూతలం = on the surface of the earth;
అజనం = skin (of Antelope);
వాసః = living;
సర్వపరిగ్రహ = all attachments;
భోగత్యాగి: = sacrificing/abandonment of enjoyable things/worldly pleasures;
కస్య = whose;
సుఖం = happiness;
\delta = not;
కరోతి = does;
విరాగః = Non-attachment/desirelessness;
11 051
మోగరతః = indulging in yoga;
ವ್ = or:
భోగరతః = indulging in worldly pleasures;
ವ್ = or;
స్థరతః = indulging in good company;
```

```
ವ್ = or:
సఙ్ఞవిహీనః = bereft of company;
యస్య = whose;
బ్రహ్మణి = in Brahman(God);
రమతే = delights;
చిత్తం = mind (here soul);
ననతి = revels;
నన్లే్యవ = nandati+eva, revels alone/revels indeed;
11 051
భగవద్ = god's;
గీతా = song (here the scripture 'bhagavatgItA');
కిఫ్స్తో = a little;
မာရိုစာ = studied;
గజ్ఞా = river Ganga;
జలలవ = water drop;
కణికాపీతా = a little droplet, drunk;
గజాజలలవకణికాపీతా = Even a little drop of Ganga water;
సకృదపి = once even;
ಮೆನ = by whom;
మురారి = the enemy of 'MurA' (Lord Krishna);
సమర్బా = well worshipped;
క్రియతే = is done;
తస్య = his;
యమేన = by Yama, the lord of Death;
\delta = not:
చర్చా = discussion;
11 _9011
పునరపి = punaH+api, again again;
జననం = birth;
పునరపి = again again;
మరణం = death:
పునరపి = again again;
```

```
జననీ = mother;
සජ්ටී = in the stomach;
శయనం = sleep;
ສຸລ້າ = in this world/here;
సంసారే = family/world;
బహుదుస్తారే = fordable with great difficulty;
కృపయాంపారే = out of boundless compassion;
ဘဲီး = protect;
మరారే = Oh MurA's enemy!(KriShNa);
రథ్యాచర్పట = torn/tattered cloth lying in the street;
ධර්ධඡ = created;
కన్ల: = rag;
ప్రణ్యాప్తుణ్య = virtues sins;
వివరిత = without/ having abandoned;
పన్లః = way;
మోగీ = the man seeking union with god;
ಮೌಗನಿಮೌಜಿಕ = controlled by yoga;
చిత్త: = mind;
రమతే = delights;
బాలోన్మత్తవదేవ = like a child who has gone mad;
ااوو اا
కం = who (are);
త్వం = you;
5° = who(am);
అహం = I:
కుతః = whence:
ఆయాతః = has come;
\mathbb{S}^{\circ} = \text{who}:
ಮೆ = my;
జనసీ = mother;
కః = who;
```

```
ಮೆ = my;
తాతః = father;
පුම = thus;
పరిభావయ = deem well/visualise;
సర్యం = the entire;
මබ්ර = worthless/without essence;
విశ్వం = world;
త్యక్షా = having abandoned/sacrificed;
స్వప్న = dream;
ವಿವ್ರಂ = consideration/thinking;
11 2311
စ္သေယ = in yourself;
మయ = in myself;
చాన్యత్నైక = cha+anyatra+ekaH, and+in any other place+only one;
విష్ణుః = the Lord MahAviShNu;
వ్యర్థం = in vain ; for nothing;purposeless;
కుప్యసి = you get angry;
మయ్యసహిష్లు = mayi+asahiShNuH, in me+intolerant;
భవ = become;
సమచిత్వ: = equal-minded/equanimity;
సర్వత్త = everywhere;
త్వం = you;
వాఞ్చసి = you desire;
⊌ඪූූූත් = without delay/in no time;
သံပ် = if:
విష్ణుత్వం = the quality/state of Brahman/god-realisation;
॥ ७८॥
శ్రీ = in (towards)the enemy;
మితే = in (towards) the friend;
ప్రత్తే = in(towards) the son;
\omega \vec{\lambda} = in (towards) relatives;
మా = don't;
```

```
కురు = do:
သံမံွ ေ = effort;
విగ్రహస్దా = for war(dissension) or peace-making;
సర్వస్మీన్నపి = in all beings;
పశ్యాత్మానం = see your own self;
సర్వత్త = everywhere;
ఉత్పృజ = give up;
భేదాజ్ఞానం = difference/otherness/duality;
الحو اا
కామం = desire;
\mathbb{S}^{6} \phi o = anger;
రోభం = greed;
మోహం = infatuation;
త్వక్షానం = having abandoned see as one's own self;
భావయ = deem/consider/visualise/imagine;
కోం = who am I;
ఆత్మజ్ఞాన = knowledge of self;
విహీనా = bereft;
మూఢా = fools;
ම් = they;
పచ్<u>శనే</u> = are cooked?;
నరక = in the hell;
నిగూఢా = cast in;
اا عداا
గేయం = is to be sung;
గీతా = bhagavatgItA;
నామ = name of the lord;
సహస్థం = 1000 times;
ధ్యేయం = is to be meditated;
శ్రీపతి = LakShmi's consort MahAviShNu's;
రూపం = form/image;
అజ్నం = the unborn one;
```

```
నేయం = is to be lead/taken;
సజన = good people;
సజ్లే = in the company;
చిత్తం = mind;
దేయం = is to be given;
దీనజనాయ = to the poor (humble state) people;
చ = and:
విత్తం = wealth;
IIse II
సుఖతః = for happiness;
క్రియతే = is done;
రామాభోగ = sexual pleasures?;
పశ్చాద్దన్త = later on in the end;
න්රීට් = in the body;
రోగ = disease;
యద్యపి = even though;
වී in the world;
మరణ = death;
්ජිත≎ = resort/surrender;
తదపి = even then;
\delta = not;
ముఞ్చతి = releases/gives up;
పాపాచరణం = pApa+AcharaNa, sin-practising;
॥ ७७॥
⊌රං = wealth;
అనర్గం = purposeless/in vain/danger-productive;
భావయ = deem/consider/visualise;
నిత్యం = daily/always;
\delta = not:
అస్తి = is;
తతః = from that;
సుఖలేశః = (even a little) happiness;
```

```
సత్యం = Truth;
పుత్రాదపి = even from the the son;
ధన = wealth;
భాజాం = acquiring people;
ညီမီး = fear;
సర్వత్త = everywhere;
၌ဆုံ = this;
ವಿహಿತ್ = understood;
ဝီမီး = procedure/practice/custom;
اا عد اا
ဉွဲာ့စာလာသ = breath-control;
ప్రత్యాహార = diet-control;
నిత్యం = always/daily/certain;
అనిత్య = uncertain/temporary/ephemeral/transient;
వివేక = awareness after reasoning;
ವಿವಾರ = thought/considered conclusion/opinion;
జాప్యసమేత = with chanting of the names of the lord;
సమాధివిధాన = in the state of trance;
కుర్వవధానం = pay attention;
మహదవధానం = great care attention;
11 3011
గురుచరణామ్ముజ = the lotus feet of the teacher/guru;
බ්ජ∑ාජ = dependent;
భక్తః = devotee;
సంసారాత్ = from the world;
అచిరాద్బవ = in no time from the cycle of birth and death;
ముక్తঃ = released;
సేన్స్టియమానస = sa+indriya+mAnasa, with senses and mind;
నియమాదేవ = control alone(niyamAt eva);
ద్రక్ష్యసి = you will see;
నిజ = one's own;
ဘာျှင်ထာလွှံ∘ = heart-stationed;
```

```
దేవం = God:
11 3011
మూఢ = fool;
కశ్చన = certain;
వైయాకరణ = Grammar;
డుకృజ్కారణ = grammatical formula DukRi.nkaraNa;
అధ్యయన = study;
ယ်ဝီಣ = awakened/aroused?;
శ్రీమత్ = honourable prefix;
శ్రకర = Shankara:
భగవత్ = God;
శిష్ట్యె = disciples;
బోధిత = having been taught/enlightened;
ఆసిత్ = was/existed:
చోదితకరణ = tested or awakened senses;
11 3 9 11
భజ = worship;
గో విస్టం = lord Govinda;
మూఢమతే = Oh foolish mind!;
నామస్మరణాత్ = (except) through/from remembrance of the Lord's name;
అన్య = other;
ස්ට්ක් = plan/method/means;
నహి = not:
పశ్యామ = we see;
భవాబ్ధితరణే (భవతరణే) = for crossing the ocean of births deaths;
11 3311
```

Encoded and translated by M. Giridhar.

Proofread M. Giridhar, NA, PSA Easwaran

The audio renderings have different sequence for verses.

Bhaja Govindam
pdf was typeset on September 16, 2023

Please send corrections to sanskrit@cheerful.com

**≫**0€

